

أَنَّ الْحَقَّ إِلَيْهِ الْمَرْجَعُ لِلَّذِي لَمْ يَرَهُ الْأَنْبَيْرُ

## ختم دورہ شالٹ پاک ہوں سلام

فتح باب ثغرت پرے حدود

## فَلَمَّا حَمِمَ مُوسَى كَاتِبَهُ

# الكافر

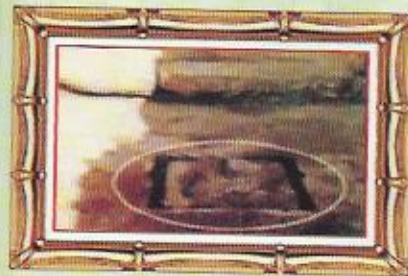
رمضان الباک ۱۴۳۲ھ // ۲۰۱۱ء

## شیخ احمد حنفی مسیح اضوی

آن کی بے لوث طینت پ لاکھوں سلام  
جان احمد کی راحت پ لاکھوں سلام

خون خیراللہ سے ہے جن کا خیر  
سیدہ زاہرہ طبیبہ طاہرہ

سید و کائنات، شہزادی رسول، حضرت سیدہ فاطمۃ الزہراء علیہما السلام۔ وصال: ۳ رمضان المبارک ۱۴۴۷ھ



وہ مبارک جگہ جہاں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور امام ابوحنین میں وہ شیخ الکبریٰ علیہ السلام کی  
لادلی و محیب شہزادی سیدہ فاطمۃ الزہراء علیہما السلام کے یہاں ایک ایسا گھر تھا جسے جان و ماریم کے  
بیوی مسیح طیبی کے خلیل محدث جامی کے بعد اسی گھر میں اسی مکان میں وصال ہوا۔



وہ اسی المکان سے مدد ملے جو حضرت سیدہ فاطمۃ الزہراء علیہما السلام کے  
تھوڑے بعد محدث جامی کے ماتحت اسی گھر میں اسی مکان میں وصال ہوا۔



حضرت سیدہ سے مسوب اہل بیوی احمد بن عوف کی پڑتال کا اسٹرک ہوایہ



سیدہ اہل بیوی حضرت فاطمۃ الزہراء علیہما السلام سے مسوب اہل مبارک یاد رہے  
کہ اسی مکان مبارک پر آیات و کاہت اور بکل و کور بحمد اللہ مذکور مکان گئے ہیں



اس مبارک جگہ کادر و اہل جہاں اس سال قلیل سیدہ اہل بیوی تھیں۔



وہ مقام جہاں بیویت کے سرچ پر بیرون آئے ہوئے امام ابوحنین حضرت  
سیدہ اہل بیوی کے ساتھ مسیح و قاطل علیہما السلام اور سیدہ ام ملکہ علیہما السلام نے قائم قریب میا تھا



حضرت ایمیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور اہل بیوی احمد بن عوف زوج  
اور حضرت عسین کی بے شک و مدد فاطمۃ الزہراء علیہما السلام کی قبر اور



سیدویں اہل حود کے نتے سے تھیں جو اسی المکان میں حضور اور قبیلہ کو تم  
لے دیجیں مدد ملے ہے اسی مکان میں حضور اور قبیلہ کو تم مدد ملے ہوئے  
جسے کبیر اہم مرضیان اللہ علیہم السلام و مسیح کی تقدیر کی تھی اور سیدویں اہل بیوی



# فہرست

احکام و مسائل رمضان  
اور چند یادگار تاریخیں

16

دعا سلسلہ، اہم ترین آزادی  
علامہ فضل حق آبادی

9

اکاریہ

3

خُدرا! تاریخ سے انصاف  
کریں

39

طہا: بطلی پرستانِ رسالت  
مولانا سید علی کافی  
کفایت

38

تمازِ تراویح میں  
چند توجیہ طلب پیشو

32

تعداد  
کی عاتِ تراویح

28

رہنمایانِ امارت میں  
کراچی میں  
قادیانیت کی  
ارتداوی سرگرمیاں

61

تمہرے خداوندی  
پاکستان اور  
بخاری پڑکوتا بیان

54

دوقومی نظریہ  
علامے اہلسنت

49

پاکستان کے  
حقیقی معمار کون؟

44

نوت: مضمون نگارکی رائے سے ادارے کا اتفاق ضروری نہیں

# اکادمیہ مدیر

تمام قارئین کرام اور اہل اسلام کو رمضان المبارک کی یہ کیف ساعتیں مبارک ہوں۔ اللہ رب الصوت خاتم الانبیاء والرسل، جان دو عالم کے طفیل تمام موتین، موتیات کو رمضان المبارک میں اپنے روحانی درجات خوب بلند کرنے کی توفیق عطا فرمائے اور طن عزیز پاکستان کو تمام ظاہری و باطنی وشنوں، شریروں اور حاسدین سے حفظ و مامون فرمائے۔ آمین ثم آمین

شروع کو گرتی نہیں.....

موجودہ حکر انوں کی اسلام پسندی کا تصور بھی جب دماغ میں آئے تو زہن فوراً سے حرف غلط کی طرح ختم کر دیتا ہے۔ ہمارے صدر محترم نے وعدوں کے حوالے سے فرمایا تھا کہ ” وعدہ کوئی قرآن و حدیث تو نہیں .....“ اسی طرح صوبہ پنجاب میں بر سر اقتدار پارٹی کے سربراہ نے آئینی طور پر غیر مسلم قرار دیے گئے قادیانیوں اور زادیوں کے حوالے سے کہا تھا کہ ”قادیانی ہمارے بہن بھائی ہیں .....“ سابق وزیر اعلیٰ پنجاب کے صاحبزادے توحیح کرپشن میں باقاعدہ عدالتوں کے چکر لگا رہے ہیں اور شفاف تحقیقات کے نتیجے میں وزیر اعظم کے لئے جگہ اور ایک قریبی ساقی بھی منقريہ ب اسی لائن میں کھڑے ہونے والے ہیں لیکن شفاف تحقیقات اولین شرط ہے۔ ان کے علاوہ کراچی و حیدر آباد کی لسانی سیاسی تنظیم کے سربراہ کی دین پیزاری اپنی مثال آپ ہے۔

خبر ہاتھوں تھی حکر انوں کی دین پیزاری کی تولیجے جناب ایک اور فسوس ناک خبری ہے کہ • مورخہ 11 جولائی 2011ء کو روز نامہ جنگ لاہور کے صفحہ 6 پر مکملہ بہبود آبادی حکومت پنجاب کی طرف سے ”کم آبادی زیادہ خوشحالی“ کے عنوان سے اشتہار شائع ہوا جس میں ایک کارروں (خاک) میں داڑھی شریف کی تصویک تو ہیں کی گئی ہے۔ اس کارروں میں

زیادہ بچوں کے ضمن میں ایک گورت کے سر کی چوٹی کے ساتھ ایک کپڑا پاندھا کھایا گیا ہے جس کا دوسرا سر اُس کے شوہر کی داڑھی کے ساتھ پاندھا گیا ہے اور اس کپڑے میں ایک بچہ جھوپل جھوپل رہا ہے۔

مسلم ملک، مسلم معاشرہ اور شعائر اسلامی کی توہین چہ معمنی دارو؟ داڑھی شریف تو خصلت اسلام سے ہے بلکہ سیدنا آدم ﷺ سے نبی کریم ﷺ تک جمع انبیاء کرام و رسول عظام علیہم السلام کی سنت مبارک ہے۔ حکومت پنجاب یا وزارت بہبود آبادی کے ذمہ داران کو اگر اس کا راثون میں توہین کا پہلو سمجھنے آئے تو وہ داڑھی والے شخص کی جگہ ”بڑے میان صاحب“ یا ”چھوٹے میان صاحب“ کے سر کے پیوست شدہ پالوں یا وزیر قانون پنجاب کی موظفوں سے کپڑا پاندھ کر بچہ کو جھوپل جھلائیں اور بچہ رانی اور راضیہ عہدوں کا اور قانون حرکت میں آنے کا تماشہ دیکھیں۔

● اسی طرح 20 جون 2011ء کو روز نامہ ایکسپریس میں خبر پختونخواہ (سرحد) کے سینئر صوبائی وزیر بشیر بلوک پارکنسل سے خطاب کے ضمن میں یہ خرافاتی جملہ شائع ہوا کہ ”اللہ اکبر کا درخت ہو چکا ہے اور اب سائنس و

ٹیکنالوژی کا دور ہے۔“

یہ ہر زہ سرائی یقیناً اسلام اہل اسلام اور غیر مسلمانوں کی توہین و تفحیک ہے۔ مقام حیرت ہے کہ بلوکر کی اس توہین کے وقت اس بارہوں میں کیا کوئی ایک بھی غیرت مند مسلمان موجود نہیں تھا جو فوراً کھڑا ہو کر بلوک عقل دلاتا۔ بھیک اور غیروں کے گلزوں پر پلنے کا ایک بڑا نقصان یہ بھی ہوتا ہے کہ انسان کی اپنی غیرت و خودداری ہی مرثی ہے۔

یوں تو پختونوں کے حقوق کی نام نہاد چھپنے ہوئی پیشہ پارٹی (A.N.P) کے قوم پرست لیڈروں کی پوری تاریخ اسلام اور پاکستان و شنی سے بھری چڑی ہے۔ حال ہی میں مظہور ہونے والی آئینی ترمیم میں سفارشات پیش کرتے وقت اسی پارٹی کے رہنمای حاجی عدیل نے کہا تھا کہ ملک کا نام ”اسلامی جمہوریہ پاکستان“ کی جگہ جمہوریہ پاکستان ہونا چاہیے اور صدر روزیر اعظم کے عہدے کے لیے مسلمان ہونے کی شرط بھی ختم ہونی چاہیے۔

قیامِ پاکستان کے وقت قوم پرست لیڈروں سرحدی گاندھی عبد الغفار خان اور ڈاکرخان وغیرہ نے ریفارڈم میں پاکستان کی مخالفت کی تھی۔

اس پارٹی کے لیڈروں کی ملک و شہنشی کا اندازہ اس سے لگایا جاسکتا ہے کہ زندگی بھر رہے تو پاکستان میں اور مفادوں بھی پاکستان سے حاصل کر جائے رہے لیکن موت سے قبل عبد الغفار خان نے وصیت کی تھی کہ اسے مرنے کے بعد پاکستان و فن نہ کیا جائے چنانچہ اس کی وصیت کے مطابق جلال آباد (افغانستان) میں دفن کیا گیا۔

1971ء میں جب سرحد میں مفتی محمود کی پارٹی ڈیل کے تحت اپنا وزیر اعلیٰ لانے کی پوزیشن میں ہو گئی تو عبدالغفار خان کے بیٹے عبدالوی خان (باپ اسفندیار ولی) نے کہا ”ہمارے گلزاروں پر پلنے والے ملااب ہم پر حکومت کرنا چاہتے ہیں۔“

عوامی نیشنل پارٹی کا شروع ہی سے ایجنسڈ اقوام پرستی اور اسلامی تفریق رہا ہے۔ اسی ایجنسڈ کا حصہ ہے کہ پاکستان میں بننے والے تمام مسلمان اسلام کے پیغام وحدت و بھائی چارے کو چھوڑ کر گلزاروں گلزاروں میں بیٹ جائیں اور خود کو بخوبی، سندھی، بلوچی، پختون وغیرہ کی حیثیت سے پیش کریں نہ کہ مسلمان یا پاکستانی ہونے کی حیثیت سے۔

بیشتر بلوک فتحہ عجیب ”اللہ اکبر“ کے حوالے سے جو تکلیف پچھی ہے وہ اُس اکیلے کی گلرو سوچ نہیں بلکہ اس طبقے کے روحانی خداوں رُوں اور اعلیٰ کوئی اس نفرہ ممتاز سے بھی ٹکوہ رہا ہے اور رہے گا۔

● تیسرا خبر یہ ہے کہ برتاؤ نشریاتی ادارے بی بی سی نے 15 اکتوبر 2005ء کو شمالی علاقے میں پاکستانی ہم جنس پرستوں کی شادی کی خبر کو نشر کیا اور ایک ڈاکو مخزی پیش کی تھی جس کے صرف تین دن بعد 18 اکتوبر 2005ء کو اس پورے خطے میں زبردست زلزلہ آیا تھا۔ اس زلزلے کو اہل فہم و فرستہ ہم جنس پرستی کے والی وزرا سے تبیر کر رہے تھے۔ جون 2011ء کے آخری عشرے میں اسلام آباد میں موجود امریکی سفارت خانے میں ہم جنس پرستوں کو تحفظ اور سرپرستی مہیا کرنے کے لیے ایک تقریب منعقد کی گئی جس میں ملک بھر سے چندہ افراد کو مدعا کیا گیا تھا۔ اس تقریب کا اہتمام ”گے ایجنسڈ میں فارن افگن رائجنسی“ نے امریکی سفارتخانے کی دوسرے کیا تھا۔

یہ ایجنسڈ 1992ء سے دنیا بھر میں ہم جنس پرستی کو فروغ دیتے ہیں، ہم جنس پرستوں کو تحفظ فراہم کرنے اور بالخصوص مسلمان ممالک میں ہم جنس پرستی رائج کرنے کے لیے قائم کی گئی ہے۔

26 جون 2011ء کو اسلام آباد کے امریکی سفارتخانے کی جانب سے جاری کی جانے والی پریس ریلیز کے مطابق دعوت ناموں کا اجراء سفارت خانے میں جشن کا سماں منعقد کرنے کی خاطر کیا گیا تھا جس میں پاکستان کے ہم جنس پرستوں نے شرکت کی۔

ملک بھر میں جب ہم جنس پرستوں کی ہونے والی پارٹی پر صدائے احتجاج بلند ہوئی تو امریکی حکم خارج نے احتجاج کو نظر انداز کرتے ہوئے کہا کہ حکومت پاکستان کی طرف سے ہمیں کسی باضابطہ ٹکایت کا علم نہیں ہے۔ امریکہ ہم جنس پرستوں کے ”حقوق“ کی بھرپور حمایت کرتا ہے۔

امریکی سفارتخانے میں اجتماع اور امریکی ملکہ خارجہ کی طرف سے وضاحت کے بعد معلوم ہوتا ہے کہ امریکہ پاکستان کو گراہوں کی آماجگاہ بنا کر اس کا اسلامی شخص ختم کرنا چاہتا ہے۔ ہم جس پرستوں کا اجتماع ملکی نظریاتی سرحدوں پر کھا حلہ ہے۔ امریکہ مسلمانوں اور اسلامی تہذیب کا بڑا دشمن ہے۔ اس کا سب سے بڑا شوٹ افغانستان میں امریکی سرپرستی میں قائم کیے گئے ہم جس پرستی، شراب نوشی اور جوئے کے اڈے ہیں۔ امریکہ پاکستان سے بھی اسلامی تہذیب و ثقافت ختم کر کے غیر اسلامی وغیر اخلاقی کلپر کو نافذ کرنا چاہتا ہے۔

اس اجتماع کے حوالے سے تا حال حکومتی خاموشی سوالیہ نشان ہے۔ ہمارا حکومت سے مطالبہ ہے کہ امریکی سفیر کو ناپسندیدہ شخصیت قرار دے کر ملک بدر کیا جائے اور ہم جس پرستوں کے اجتماع کے شرکا، کو حدود و قوانین کے تحت سزا دی جائے۔

### مجاہد کبیر علامہ فضل حق خیر آبادی کے یوم شہادت کے 150 سال

محمد ہندوستان اور موجودہ پاکستان کی تاریخ کو مدنظر رکھیں تو معلوم ہوتا ہے کہ جنگ آزادی 1857ء عی قیام پاکستان یا اسلامی نظریے کی بنیاد پر ایک الگ ریاست کی بنیاد نئی یعنی قیام پاکستان کی نیت اول ایک لحاظ سے جنگ آزادی 1857ء عی ہے۔ جنگ آزادی 1857ء کا جب بھی ذکر ہوتا ہے تو ہم فوراً اس جنگ کی قیادت کرنے والے عالم ربانی، امام الحکمین، قائد حریت، قائد تحریک آزادی حضرت علامہ فضل حق خیر آبادی رضی اللہ عنہ اور ان کے مغلص ساتھیوں کی جانب جاتا ہے۔ 1857ء کی پوری تاریخ ہمارے اکابر علماء الحسنت کی قربانیوں سے بھری پڑی ہے۔ دہلی سے روہیلہ کھنڈ اور روہیلہ کھنڈ سے لکھنؤں کے ہر ہمایا ز پر الحسنت و جماعت کے پیوں نے ہمیں سر و میدان بن کر فرگی سامراج کا ڈٹ کا مقابلہ کیا۔ اللہ تعالیٰ کے ان دیگر شیروں میں صدرالصدور مفتی صدر الدین آزر رہ، جلیل القدر عالم و فاضل مولانا سید احمد اللہ شاہ مدرسی، بیبل چمنستان رسالت مولانا سید کفایت علی کافی مراد آبادی، عظیم شیخ مجاہد جزل بخت خاں روہیلہ، شہزادہ فیروز شاہ، فاتح عصیانیت مولانا رحمت اللہ کیر انوی وغیرہم رحمہم اللہ تعالیٰ شامل ہیں۔

تقریباً ڈیڑھ صدی سے ایک مخصوص مکتب فکر کی جانب سے ایسی تاریخ سازی کی جاری ہے جس میں اکابر الحسنت کے کردار کو فراموش کرنے یا داغدار بنانے کی تاپاک کوشش کی گئی ہے۔ اس مخصوص مکتب فکر کی جانب سے ہمارے بزرگوں کی للہیت اور اخلاص پرمنی کوششوں اور کاوشوں کا ناجائز فائدہ اٹھایا گیا ہے۔ ہمارے اکابر نے اپنی دینی خدمات میں رلتی بھر بھی خود و نمائش اور دکھاوے کی آمیزش نہیں ہونے دی بھی وجہ ہے کہ ان کا ہر قدم اپنے دین، علم، قوم، ملک، وطن کے لیے ہوتا تھا اور وہ اسے ضمیط تحریر میں لانے کی ضرورت و حاجت جھوٹ نہیں کرتے تھے۔

ہمارے اکابر کی انی خلوص بھری کا وشوں کا مخالفین نے یوں فائدہ اٹھایا کہ انہوں نے تاریخی حقائق کو بیان کرنے کی بجائے نئی تاریخ گھٹنی شروع کر دی۔ یہ تاریخ سازی بھی اس انداز کی ہے کہ الامان والخیط مثلاً قائم صیانت مولانا رحمت اللہ کیرانوی 1858ء میں ہجرت فرما کر مکہ مکرمہ میں مستقل قیام پذیر ہو گئے تھے۔ مگر ایک عرب مورخ کے بقول مولانا کیرانوی دارالعلوم دیوبند کے فارغ التحصیل ہیں۔ اب یہ ایسا تاریخی مھوٹ ہے کہ اس کا جواب قرآن کریم کے انداز میں لعنت اللہ علی الکاذبین کے سوا کیا دیا جاسکتا ہے؟ زمانہ جاتا ہے کہ دارالعلوم دیوبند 1866ء میں قائم ہوا اور مولانا کیرانوی 1858ء میں ہندوستان سے ہجرت فرما کر مکہ مکرمہ مستقل تشریف لے جاچے تھے۔ اب 8 سال بعد قائم ہونے والے مدرسے میں قطیم حاصل کرنے کا عقدہ ”تاریخ ساز حضرات“ ہی حل کر سکتے ہیں۔

اسی طرح شیخ الشانح حضرت حاجی امداد اللہ جہاں جرکی ح کی سوانح میں ہیر پھیر کی انوکھی مثال قائم کی ہے  
حالاںکہ حضرت حاجی صاحب نے ”فیصلہ ہفت مسئلہ“ نامی رسالے میں ایک زناٹے دار تھپر یا تازیہ خالقین کی عقائد  
باطلہ پر سید کیا ہے اور خود کو ان سے بری الذمہ ثابت کیا ہے۔

دجال قادیاں مرزاقادیانی کا اولین رو فرمانے والے حضرت مولانا غلام دیگر قصوری نوراللہ مرقدہ کے ساتھ بھی یہی فلم روا رکھا گیا ہے حالانکہ حضرت قصوری نے رسوائے زمانہ کتاب بر ایتین قاطعہ کے مصنف خلیل احمد امیشھوی کی 1306ھ میں بہاولپور میں تاریخی مناظرہ میں اہل علم کے سامنے پول کھوئی تھی۔ مولانا قصوری نے اس تاریخی مناظرہ کی رووداد "لقدیں الوکل عن توین الرشید وائلیں" کے نام سے شائع کی ہے پڑھ کر مولانا کیرانوی ہجت نے بھی فرمایا اب تک رشید (یعنی رشید گنگوہی) کو رشید (ہدایت پانز) سمجھتا تھا مگر یہ بہت راشید (تہدایت باقۃ، گراہ) نکلا۔

یہ تو صرف چند ایک مثالیں ہیں وگرنہ تفصیل میں جائیں تو ایک شخصیم کتاب تیار ہو جائے۔ الحضر حضرت علامہ فضل حق خیر آبادیؒ بھی ان متاثرین میں شامل ہیں جن پر تاریخ سازوں نے ناپاک واریکے ہیں۔ بقول پروفیسر ڈاکٹر محمد سعید احمد مظہریؒ ”افسوس سارا زور قلم اس پر صرف کیا جاتا ہے کہ علامہ فضل حق جہاد آزادی میں شریک نہ تھے اور شخص غلط فہمی کی بناء پر اُن کو عمر قید سنائی گئی۔ جو شخص پورے ملک میں جانا پہچانا ہوا اور جس کو حاکم بھی اچھی طرح جانتا ہو اس کے متعلق غلط فہمی بعید از قیاس ہے۔ واقعات یہ ثابت کرتے ہیں کہ علامہ دل سے انگریزوں کے مخالف تھے۔ وہ جنگ آزادی کے زمانے میں انگریز کے دوست کو واجب القتل سمجھتے تھے۔ کیونکہ جو انگریز کا دوست ہو گا وہ یقیناً جاہدین کا دشمن ہو گا۔ اصل بات یہ معلوم ہوتی ہے کہ علامہ فضل حق خیر آبادی کو سُنی حنفی ہونے کی وجہ سے ہدف بنایا گیا۔ سے عجیب

بات ہے کہ مورخین نے جہاد آزادی کے زمانے میں جس کے بارے میں اگریز دوستی کی ایک بھی شہادت نہیں اس کو اگریز دوستی ثابت کیا اور جن کے بارے میں اگریز دوستی کی کئی شہادتیں موجود ہیں یعنی سید احمد بریلوی اور اسماعیل دہلوی وغیرہ ان کو جہاد آزادی کا قائد اور سلطنت اسلامیہ کا ہیر و ثابت کیا اور مستقل ثابت کیا جا رہا ہے۔ اسلاف کے زریں کارناموں کو منظر عام پر لانے کی کوشش کسی بھی قوم کی زندگی کی علامت بھی جاتی ہے اور اس سے قوتِ عمل میں بھی اضافہ ہوتا ہے۔ لہذا رواں ماہ 20 اگست 2011ء یعنی 19 رمضان المبارک بروز ہفتہ کو علامہ فضل حق خیر آبادی ﷺ کو جام شہادت نوش فرمائے عیسوی سن کے اعتبار سے پوری ڈیڑھ صدی یعنی ایک سو پچاس سال ہو جائیں گے۔ (علامہ کا وصال 12 صفر المظفر 1278ھ/ 20 اگست 1861ء کوہوا)

اکثر علماء الحدیث کا حدیث شریف میں سلسلہ تلمذ حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی ﷺ اور محققولات میں حضرت علامہ فضل حق خیر آبادی ﷺ سے ملتا ہے۔ یہ سلسلہ جو تقریباً ڈیڑھ دو سو برس قبل جاری ہوا دینی، علمی اور روحانی تخلیل میں اب بھی جاری ہے اور ہم سب اس کے وارث اور جانشین ہیں لہذا علامہ فضل حق خیر آبادی ﷺ کے تمام خوش چینوں سے ہماری گزارش ہے کہ علامہ کے ڈیڑھ سو سالہ یوم شہادت کی مناسبت سے رمضان المبارک کی پر کیف ساعتوں میں عوام الناس کو عالم ربانی، علامہ فضل حق خیر آبادی نوراللہ مرقدہ کی حیات مبارکہ اور خدماتِ حلیہ سے ضرور بالضرور متعارف کروائیں۔

پیوستہ رہ شجر سے امید بہار رکھ

### سالانہ ممبر شپ برائے ماہنامہ العاقب

جن حضرات کو ماہنامہ "العاقب" کی سالانہ ممبر شپ کے لیے معلومات درکار ہوں یا جنہوں نے سالانہ ممبر شپ کے لیے رکنیت فیں جمع کروائی ہو لیکن انہیں تاحال رسالہ موصول نہ ہو سکا وہ از راہ کرم محمد ساجد الرحمن صاحب سے رابطہ فرمائیں۔

0314/0332/0345\*4250505

14 رجب المرب 1385ھ بروزہ شنبہ بعد از تمماز ظہر ختم خواجہ گان کے موقع پر آپ نے مولانا فضل حق خیر آبادی کے تحریکی کا واقعیان فرمایا کہ مولانا نے بچپن ہی میں اپنے والد ماجد مولانا فضل امام صاحب رحمۃ اللہ علیہ کے پاس تمام علمی فتوں حاصل کر لیے تھے۔ آپ کے والد ماجد وقت کے امام اور علامہ تھے۔ انہوں نے فتوں کی کتاب میں پڑھا کر مولانا صاحب کو شاہ عبدالعزیز صاحب محدث و مولوی رحمۃ اللہ علیہ کی خدمت میں دلیل شریف میں پیش کیا اور عرض کیا کہ اپنا لڑکا آپ کی خدمت میں لاایا ہوں۔ برآ کرم اے درس حدیث پاک میں شامل فرمائیں۔ شاہ صاحب نے نہایت خوشی کے عالم میں اجازت بخشی چونکہ وقت کے امام اور فاضل کا بینا تھا اس لیے بڑی سرست اور توجہ کا اظہار فرمایا۔

مولانا کے والد نے ہتایا کہ اس لڑکے نے چند ایک قصائد بھی سرکار مدنیہ کی شان اقدس میں لکھے ہیں تو شاہ صاحب نے قصیدہ سنتے کی خواہش کا انتہا فرمایا، پچھے کوئی قصیدہ نہ اٹا۔ مولانا نے تو عمری میں بنائے ہوئے قصائد میں سے ایک قصیدہ سنتا جو اور سانہ وفا خلا لائے انداز والا اور بلند پار تھا۔

لیکن تمام قصیدہ سے صرف ایک لفظ کے متعلق شاہ صاحب نے فرمایا کہ فلاں لفظ اس میں غریب ہے۔ مولا نا اگرچہ بحیثیت شاگرد حاضر ہوئے تھے لیکن ولیرانہ انداز آداب اذکر عرض کیا کہ جتاب اس طرح کے غریب الفاظ اہل سان شعراء کے کلام میں بھی آئے ہیں لہذا اس میں حتم نہیں ہے۔

شہد صاحب نے مثال دریافت فرمائی تو آپ نے مشہور شعراء کے ننانوے شعر ایسے سنائے جن میں غریب الفاظ مستعمل تھے۔ آپ کے والد ماجد نے آپ کے گھنٹے کو دیا اور فرمایا کہ اس وقت تو بھیت شاگرد حاضر ہے، بزرگوں کا ادب لازم ہوتا ہے۔ والد صاحب کے فرمان دار شاد پر خاموش ہو گئے۔ وگرنہ اور بھی پڑھنے کو بالفصالحت تیار تھے بلکہ موجود طلباء علماء کا کہنا ہے کہ مولانا کے اشعار نتائے وقت معلوم ہوتا تھا کہ ایک بھر بکار اس اچھل کارپنی فراوانی میں آگیا ہے۔ اگر والد ماحصلہ نہ رکھتا تو خدا معلوم کرنے تک پڑھتے ہاتے۔ بہر کیف اس وقت شہد صاحب نے فرمایا مجھے کہو ہو گیا تھا۔

(خواجہ قمر الدن سا لاوی رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ نے) فرمایا شاہ صاحب کے زمانہ میں شہنشاہ دہلی کی بیگم مذہب شیعہ رکھتی تھی اور ہمیشہ

بادشاہ کو کہتی تھی کہ ایران کے مجتہد اعظم کے ساتھ شاہ عبدالعزیز صاحب کا مناظرہ کرائیں تاکہ حق مذہب کا ایسا انتیاز ہو جائے۔ اگر ایرانی مجتہد غالب آگیا تو میراندھب آپ بھی اختیار فرمائیں اور شاہ صاحب کے غالب آنے پر میں اہل سنت مذہب اختیار کرلوں گی۔ ایک گھر میں دونہ مذہب کا ہونا نامناسب ہے، خادم دار یا بیوی کا مذہب ایک ہی ہونا چاہیے۔

بادشاہ وقت پہلے تو نال مٹول کرتا رہا اس آخر خورت نے اپنا مطالبہ منظور کر والیا۔ شاہ صاحب سے بادشاہ نے کہا کہ ایرانی مجتہد آگیا ہے آپ اس کے ساتھ مناظرہ کے لیے تیار ہو جائیں۔ ایران سے نہ صرف ایک بلکہ اہل تشیع کے بہت سے مجتہد و فقیح گھے لیکن مقررہ تاریخ کے صرف ایک دن پہلے شاہ صاحب کے شاگردوں کو اس مناظرہ کا علم ہوا۔ وہ بھی اس طرح کہ شاہ صاحب نے چہرہ اقدس پر فم کے آثار بنا لیے جن کو دیکھ کر آپ کے تلامذہ نے آپ کی پریشانی کا سبب دریافت کیا تو فرمایا تھا۔ لیکن پار پار صرار کرنے پر فرمایا کہ ایرانی مجتہد کے ساتھ مناظرہ ہونا ہے۔ اس شخص کی علیت بھی نامعلوم اور ذات بھی غیر مشہور ہے۔ خدا معلوم وہ لوگ کس طرح کے اعتراض کریں گے؟ کہیں مہل یا معمولی سا اعتراض کریں تو ملال ہو گا۔ اگر عالمانہ بحث میں آگئے تو حرج نہیں یقیناً مارے جائیں گے۔

لیکن ماہی بھن یہ ہے کہ اگر مثال کے طور پر کہیں کہو بھتی قاعدہ کا مصنف کون ہے؟ یا تو بہتان کیوں بنا دیں یا پہلی ختنی تین بھتوں کی اور دوسری صرف ایک بہت والی؟ اسی طرح کے بے معنی اعتراضات ہوں اور بر موقع جواب ذہن میں نہ آئے تو اہل سنت کی نکست ہو گی کیونکہ بے علم اور جامل لوگ ایسے ہی سوالات کرتے ہیں جو بے بنیاد ہوں اور پریشانی تو صرف اتنی ہے۔ یہ سن کر تلامذہ نے عرض کی اس کا حل اس طرح کرتے ہیں کہ مناظرہ پہلے پہل آپ کے شاگرد سے کرایا جائے اور اگر ضرورت پڑی تو پھر آپ تو موجود ہی ہوں گے۔ چنانچہ بھنی طے پایا اور تلامذہ نے بادشاہ کی خدمت میں درخواست لکھی کہ ایرانی مجتہد غیر معروف آدمی ہے۔ ساتھ ہی اس کے علم کا کسی کو پہنچنیں اور شاہ صاحب شہرہ آفاق ہستی ہیں۔ دنیا بھر میں آپ کا چھر چاہے لہذا بہتر یہ ہے کہ پہلے شاہ صاحب کے کسی طالب علم کے ساتھ مناظرہ ہو۔ اگر طالب علم کو اس نے لا جواب کر دیا تو شاہ صاحب موجود ہوں گے وہ جواب دیں گے۔ بادشاہ کو یہ بات بہت پسند آئی اور درخواست منظور قراری۔ دوسرے روز جب اٹھ بن گئے اور فریقین حاضر ہوئے اس وقت اٹھ کی بیت اس طرح تھی کہ جنوبی طرف ایرانی تھے اور شمالی طرف بادشاہ کی کرسی ایرانیوں کے سامنے تھی۔ بادشاہ کے دائیں جانب وزراء، امراء لوگوں کا جلوہ تھا اور بائیں طرف شاہ صاحب اور دیگر علماء کرام جلوہ فرماتے۔ درمیان میں قالینوں پر تلامذہ بیٹھے تھے نیز دیگر سامنیں اور شاکین بھی ان کے ساتھ موجود تھے۔

بادشاہ نے ایرانیوں سے خطاب فرماتے ہوئے کہا سنوارے انہوں! اس وقت ہر دو طرف سے فریقین اپنے عقائد کو

چا اور بحق ثابت کرنے کے لیے تیار ہیں لیکن تمہارے مجتہد صاحب کی شخصیت غیر معروف ہونے کی صورت میں ان کا مناظرہ پہلے کسی شاگرد کے ساتھ ہو گا۔ بعد ازاں اگر ضرورت پڑی تو شاہ صاحب تمہارے سامنے موجود ہیں۔ یہ سنتے ہی ایرانی مجتہد بھڑکا اور کھڑا ہو کر کہنے لگا پھر کون ہے جو شاہ صاحب کے سامنے ساتھ مناظرہ کرے گا؟ اتنے میں اچاںک مولانا فضل حق خیر آبادی اٹچ کے سامنے کھڑے ہو گئے اور فرمایا ہم سب تیار ہیں مناظرہ کے لیے جس کو چاہو اور ساتھ ہی ہاتھ کو تمام طبایہ کی طرف سے گھوما کر اپنے سینے پر بحالت دلیرانہ رکھا جس سے معلوم ہوا کہ آپ نے خود کو مناظرہ کے لیے پیش کر دیا ہے۔

ایرانی مجتہد بولا کیا افقِ اہمین پڑھے ہوئے ہو؟ مولانا (فضل حق خیر آبادی) نے بحالت فصر فرمایا افقِ اہمین، افقِ اہمین تو خون کے چھپڑوں سے آکو ہے اور تمام کی تمام نادانی پر موقوف ہے۔ اتنا فرمایا کہ اہل تشیع کی کتاب افقِ اہمین کی ابتداء سے جبارت پڑھنا شروع کر دی۔ تھوڑی ہی پڑھ کر اس کی تردید فرمائی۔ علامہ ہر قول کو اس طرح ٹھکراتے کہ اس میں صرفی دخوی غلطیوں کا اکھار پھر مفہوم پر جرح اس طرح کرتے کہ اہمین کے روشنی کھڑے ہو گئے۔ ابتداء سے اچاںک اس کی تمام جبارت تھوڑی تھوڑی پڑھ کر اس کی تردید کر دیتے۔ اس طرح اس کتاب کو بے محتی اور لغو ثابت کر دیا اور سینکڑوں اعتراضات اس پر ظاہر کیے کہ وہ کتاب بالکل لاد ہی اور بے علمی کی طرف منسوب فرمادی۔

ایک مولانا صاحب موجود تھے جو عہد الرشید صاحب کے نام سے مشہور تھے فرماتے تھے کہ حقیقت افقِ اہمین اسی روز میں نے پڑھی اور اس کے پرچے اڑتے بھی دیکھے۔ وہ (ایرانی شیعہ) مجتہد فراشاہ صاحب کے قدموں پر آگرا کہنے لگا جس ہستی کے شاگردوں کی یہ شان ہے تو استاذ صاحب کتنی عظمت کے ماں اک ہوں گے۔

شاہ (عبد العزیز) صاحب نے ایرانی کی پرواہ بھک نہ کی اور انہوں کر جاتا مولانا فضل حق خیر آبادی کو سینے سے لگایا۔ مولانا (فضل حق خیر آبادی) فرماتے ہیں کہ ”تمام علوم مجھے اس وقت حاصل ہوئے جب شاہ صاحب نے مجھے سینے سے لگایا تھا۔ اس سے پہلے تو کچھ علم ہی نہ تھا۔“ اللہ تعالیٰ ہمیں بھی ایسا علم نہیں اور حافظہ عتایت فرمادے۔ آئینہ ہم آئمیں۔

حضور فریب نواز (خواجہ قمر الدین سیالوی ﷺ) نے فرمایا یہ واقعہ مولانا عظمت اللہ نے مولانا عبد الرحمن صاحب خیر آبادی سے سناؤر مجھے بیان فرمایا۔ اس طرح مولانا فضل حق صاحب اور میرے (خواجہ قمر الدین سیالوی ﷺ کے) درمیان دو اسے ہوئے۔ ایک تو ان کے صاحبزادہ صاحب مولانا عبد الرحمن اور دوسرے میرے استاذ مولانا عظمت اللہ۔

فرمایا کشمیر کے راجنے خواہش ظاہر کی کہ مولانا فضل حق خیر آبادی کو دوست دوں اور علمی نکات آپ سے سنوں۔

چنانچہ بڑی دھوم دھام سے ہاتھیوں اور گھوڑوں کو سوار ہوں کے لیے بھیج دیا تاکہ دہلی سے مولانا کو لا کیں۔ جب وہ لکھر

بصورت وفادہ پیش کرنا اور آپ کے حاشیہ نشین طلباء سے حاضری کا مقصد ظاہر کیا تو طلباء نے فرمایا کہ اس طرح مولانا کا وہاں تشریف لے جانا مشکل ہے۔ تم واپس چلے جاؤ، ہم آہستہ آہستہ زمین ہموار کریں گے لیکن آپ کی توجہ اس طرف مبذول کرائیں گے۔ جب آپ کا ارادہ ہو گیا تو موقع پر لا کر جھیس آگاہ کریں گے۔

جب وہ واپس چلے گئے تو طلباء کرام نے وہ مقصد حاصل کرنے کا حیلہ اس طرح بنایا کہ کسی نے کہا مولانا کا شمیر کا زعفران بہت عمدہ ہے دیکھنے کے قابل ہے۔ (علامہ فضل حق خیر آبادی نے) فرمایا واقعی زعفران کا پودا دیکھنا چاہیے۔ دوسرے دن کسی دوسرے طالب علم نے عرض کیا غریب نواز وہاں کے میوہ جات اعلیٰ قسم کے ہیں۔ تیسرا نے عرض کی وہاں کی آب و ہوا اور باغات خونگوار ہیں۔ اسی طرح کی باتیں ہوتی رہیں حتیٰ کہ خود مولانا نے فرمایا کہ شمیر کی سیر کرنی چاہیے۔

طلباء نے تیاری شروع کر دی۔ جب تیاری کمل ہو گئی تو طلباء نے عرض کیا ایسے چلے جانا مناسب نہیں ہو گا وہاں کا راجہ اگر دعوت دے تو بہتر ہو گا۔ مولانا نے فرمایا وہ کیسے دعوت دے گا؟ طلباء نے خفیہ طور پر راجہ کے ہاں پیغام لکھ بھیجا کر اب آؤ۔ پیغام پہنچنے والی راجہ کے آدمی ہاتھیوں وغیرہ کی سواریوں کے ساتھ پہنچنے گے۔

طلباء کو فکر لاحق ہوئی کہ مولانا تو اعلیٰ دماغ کے مالک ہیں۔ جب کسی سے نامحقول و ناپسندیں تو فوراً بول دیتے ہیں ”چوتا کبواس کہتا ہے“ اگرچہ مخاطب کوئی بھی ہو۔ امیر غریب کا لحاظ نہیں رکھتے (یا کہہ دیتے چوتا کیا بک رہا ہے)۔ لہذا اگر راجہ سے کوئی نامحقول بات ہوئی تو آپ نے یہی الفاظ فرمادیئے ہیں اور اس کا بہت براثر ہو گا۔ اس لئے مولانا سے عرض کی کہا راجہ نہ معلوم کس طرح کا آدمی ہے۔ اس کی طبیعت و مزاج سے واقفیت تو ہے نہیں بے علم اور جاہل ہونے کی وجہ سے نامحقول بات کرے گا تو آپ کا مزاج برداشت نہ کر سکے گا۔ لہیں اپنی جہالت پر بھڑک گیا تو ناز بیا ہو گا۔ اسی لئے بہتر ہے کہ آپ تشریف نہ لے جائیں، پھر کسی وقت اپنے آپ ہی چلے جائیں گے۔

مولانا نے فرمایا ہم اس سے نامحقول سمجھ کر بات کریں گے تو پھر اس کی باتوں پر فصہ نہ آئے گا۔ بہر حال بڑی دھوم دھام سے تشریف لے گئے۔ جب راجہ کے ہاں نشست ہوئی تو راجہ نے کہا مولانا کچھ منطق سنائیں۔ اس کا یہ کہنا ہی تھا کہ مولانا کوئے آگئی اور پھر غصہ میں آگ بگولا ہو گئے۔ اس نے پھر دوبارہ کہا مولانا کچھ منطق کی بات سنائیں۔ مولانا سے تہائی گیا فوراً فرمایا ”چوتا کیا کبواس کہتا ہے؟ منطق کوئی ڈگڈگی تھوڑی ہے کہ بجانا شروع کر دوں“۔ یہ کہہ کر انہی کھڑے ہوئے اور واپس آگئے۔

حضور غریب نواز (خواجہ قمر الدین) نے فرمایا مولانا (فضل حق خیر آبادی) کی طبیعت غیر محقول اور لغو باتوں سے نہایت تفہیر ہو جاتی تھی۔ کہا گیا ہے مکان میں جاتے جاں اس کے امیر سامان نا مناسب حالت میں پڑا

ہوتا ہے اور دوائی اشیا پیچے اور پیچے دوائی اور پیچے ہوئی دیکھتے تو فوراً غصہ ہو کر واپس ہو جاتے۔ آپ (خواجہ قمر الدین سیالوی) نے فرمایا مولانا عبدالحق صاحب کے بھائی مولانا عبدالسلام بہت بڑے تحریک عالم تھے۔ ایک مرتبہ دیوان صاحب کی خدمت میں ایک اور بھی مولوی صاحب موجود تھے اور قدر تراوہاں میں بھی موجود تھا۔ مولانا عبدالسلام صاحب کی موجودگی میں دیوان صاحب نے مولوی صاحب سے ایک سلسلہ پوچھا۔ انہوں نے بیان کیا تو مولانا عبدالسلام صاحب یوں اس طرح نہیں تو نے غلط بیان کیا ہے۔ دیوان صاحب کے فرمان پر میں نے دوبارہ باشفصل بیان کیا تو مولانا نے اپنے ہاتھ کو سامنے نکال کر فرمایا میرا ہاتھ چوہ میرا ہاتھ چوہ مولانا عبدالحق افاظ سے بھی اشارہ تھا کہ صحیح مطلب بیان نہیں ہوا۔

آپ (خواجہ قمر الدین) فرماتے ہیں کہ میں نے پوچھا یہ کون ہے جو بیان درکر کے کہر ہے ہیں میرا ہاتھ چوہ مولانا عبدالحق جب تیری بار بھایت ہی تفصیل سے بیان کیا تو پھر یوں میں نے جو کہا ہے میرا ہاتھ چوہ میں نہیں کہر ہے میرا ہاتھ چوہ مولانا عبدالحق خیر دیوان صاحب سے میں نے دریافت کیا کہ یہ کون صاحب ہے؟ انہوں نے فرمایا تمہارے استادزادے مولانا عبدالحق خیر آبادی کے بھائی ہے۔ یہ کہ میں انھا اور ان کا ہاتھ چوہ ملایا اور محاذی طلب کی کہ جو اس کر بیٹھا ہوں۔ مولانا نے فرمایا کہ پہلے مولوی صاحب تو بالکل اصل مطلب نہ سمجھے اور نہیں بیان کر سکے، تم نے پوچھتے کی بات کی تھی۔ اس لئے متوجہ ہا۔

آپ (خواجہ قمر الدین سیالوی) نے فرمایا خیر آبادی بہت ہی تحریک علماء ہوئے ہیں اور اللہ تعالیٰ کا شکر ہے کہ ہدایت پر تھے۔ اگر خدا نخواست کسی دوسرے عقیدہ پر ہوتے تو کیا کیا کرتے۔ مولانا عبدالسلام کی والدہ ماجدہ کو ان کے والد ماجد مولانا فضل حق خیر آبادی صاحب نے خود پڑھایا تھا۔ وہ (علامہ کی صاحبزادی) پڑھاتے وقت طلیاء سے پس پرداہ استفسار فرماتی تھیں۔ بچوں! کون سی کتاب پڑھنے کے لیے لائے ہو اور کہاں سے پڑھنی ہے؟ طلیاء کے کہنے پر اس مقام سے زبانی تقریر فرمادی کرتی تھیں۔ طلیاء سے عمارت بالکل نہیں سنی تھیں اور تمام اسیات زبانی پڑھایا کرتی تھیں۔ یہ مولانا فضل حق خیر آبادی کی بیٹی مولانا عبدالحق کی ہمیشہ اور مولانا عبدالسلام کی والدہ تھیں۔ حبہم اللہ علیہم اجمعین

5 رمضان المبارک کی رات بعد از نماز تراویح (خواجہ قمر الدین سیالوی نے) فرمایا کہ دیوبندیوں کی سرکوبی تو مولانا فضل حق خیر آبادی رحمۃ اللہ علیہم نے کر دی تھی۔ بریلوی لوگوں کو تو سانپ سرکو قتل گئے تھے۔ اس کے بعد آپ نے مولانا کا مناظرہ جو مولوی اسماعیل اور سید احمد اللہ شاہ کے ساتھ ہوا تھا کو بیان فرمایا کہ مولانا فضل حق خیر آبادی رحمۃ اللہ علیہم نے ایک بے مثال رسالہ (جس کا نام "امتناع النظیر" ہے) لکھا ہے جس میں دیوبندیوں کے عقیدہ "امکان کذب باری تعالیٰ" کا رد فرمایا ہے۔ آپ نے فرمایا مولانا فضل حق صاحب خیر آبادی رحمۃ اللہ علیہم نے انگریز کے خلاف فتویٰ دیا تھا۔ جب چیف جسٹس کے ہاں

مقدمہ پیش ہوا تو لوگوں نے مولانا کی خاطر سوچا کہ گواہوں کو بھالیا جائے اور اس بات پر گواہوں کو ملکم بھی کرو یا گیا کہ مولانا کے خلاف بیان نہ دیں۔ اگرچہ مولانا نے حق کا تھا مگر بڑے بڑے علمائے کرام محسن مولانا کی جان بچانے کی خاطر موقع پر بیان تبدیل کرنے کو تیار ہو گئے۔ جب چیف جسٹس نے میان لینے شروع کئے تو ایک مولوی صاحب نے بیان دیتے ہوئے اپنی لاطی کا اعلیار کیا اور کہا مجھے معلوم نہیں۔ شاید یہ مولانا تو نہ تھے۔ جب اس نے دو تین دفعہ اس طرح کی خلاف واقعہ گفتگو کو دھر لیا تو خود مولانا بول اٹھئے کہ اس مولوی صاحب کو یاد نہیں یا بھول رہے ہیں "میں ہی تو تھا۔ آپ نے" حق بات کا اقرار فرمایا کہ اپنے کامل ایمان ہونے کا ثبوت دے دیا۔

جب انگریز نے آپ کو جزیرہ اٹھیا مان (کالے پانی) بیج دیا تو وہاں بھی آپ کو چاہک لگائے جاتے تھے۔ انہوں نے اس حال میں بھی تسلی مخل کو نہ چھوڑا۔ چنانچہ کسی صاحب کو جو جج پر جاری تھا ایک تصدیہ لکھ کر دیا اور فرمایا یہ تصدیہ مدینہ منورہ میں روپہ انور ﷺ کے سامنے کھڑے ہو کر پڑھتا۔ جب وہ تصدیہ فتحیان اندماز میں پیش کیا گیا تو فتحی و بیان عرب لوگ عش کرائھے اور کہا تین سو سال کے بعد یہ تصدیہ فتحیان اندماز میں پیش کیا گیا ہے۔ آج سے تین سو سال پہلے تک اس حسم کا تصدیہ نہیں لایا گیا۔ اس وقت عرب میں ترکوں کی حکومت تھی اس لئے تصدیہ کی داد دی گئی۔

فرمایا حضرت مولانا فضل حق خیر آبادی ﷺ ابھی انگریز کی قید میں تھے بلکہ انہیں کالے پانی بیج دیا گیا تھا وہیں شہید ہوئے ان کا امراض بھی جزیرہ اٹھیا مان میں ہے۔

مولانا (فضل حق خیر آبادی) کو کہا گیا کہ قاموں کا ترجیح لکھ دیجئے آپ کو رہا کر دیا جائے گا۔ فرمایا میں اس کتاب کو بے قدر نہیں کرنا چاہتا۔ آپ نے وہیں کالے پانی میں بصورت قیدیات پر کوئی کسی جو نہایت ہی دردناک واقعات سے بھر پور ہے۔ اپنے تمام واقعات اس میں درج فرمائے۔ تمام پدن زخوں سے چھپنی ہوتا تھا۔ خون اور بیپ وغیرہ پدن سے بہت رہتے اور اسی حالت میں کتاب تحریر فرماتے رہتے تھے۔ انہوں نے اسی کتاب میں لکھا کہ میں ایسی جگہ بیج گیا ہوں جہاں نہ کوئی آبادی ہے نہ گدم ہے۔ اصل عربی الفاظ یہ ہیں ﴿لَا فِيهَا بَرْ وَ لَا بَرْ وَ لَا بَرْ﴾ اور یہ بھی لکھا ﴿لَذْفُنِ شَطِ الخُصُمِ الْكَالِحِ إِلَى شَطِ الخُصُمِ الْمَالِحِ﴾ مجھے ترش و نہیں کے حصے نے شور میں دریا (میکن دریا) کی طرف پھیک دیا۔ اس کتاب کا نام "رسالہ غدریہ" ہے۔

یہ کتاب لکھ کر صاحب علم الصیفہ کو دی۔ جب وہ رہا ہوئے تو فرمایا (یہ کتاب) میرے لئے مجدد الحق کو دے دینا۔ مرحوم (مولانا عبد الحق) کو ملا تو وہ پڑھتے بھی تھے اور روتے بھی تھے کیونکہ نہایت ہی المناک حالت میں لکھی گئی تھی۔ (علامہ فضل حق خیر آبادی) اس وقت نماز بھی اشارہ سے ادا فرماتے تھے۔ نہایت صحیف و نازک حالت میں بھی تصنیف کو

ترک نہ فرمایا۔ آپ مجسم علم تھے۔ قرآن شریف کی تلاوت فرماتے ہوئے کلام الہی چہرہ کے سامنے لئے ہوئے وصال فرمایا تو قرآن مجید چہرہ پر رہا۔

مولانا (فضل حق) فرماتے کہ لوگوں کے زخموں پر مرہم کے جاتے ہیں، میرے زخموں سے پیپ و خون بہتا تھا تو کوڑے لگائے جاتے تھے۔

مولانا عبدالحق کے علاوہ ان (علامہ فضل حق) کی ایک بیٹی بھی عالمہ حسین جو مولانا عبد الحق صاحب سے زیادہ قابل تھی۔ جب مولانا عبدالحق بیمار ہوتے تو طلباء سے کہہ دیتے کہ مائی صاحبہ سے سبق پڑھ لیتا۔ مائی صاحبہ پس پر وہ زبانی سبق پڑھاتی تھیں اور بعدہ اپنے والد ماجد مولانا فضل حق خیر آبادی  جیسی تقریر فرماتیں۔ (علامہ کی انہی صاحبہ زادی کا ذکر خیر پبلیک گز رچکائے)

مائی صاحبہ کی قابلیت دیکھ کر مولانا (فضل حق) بھی فرمایا کرتے کہ کاش ٹو عبد الحق ہوئی۔ پھر آپ (خواجہ قمر الدین سیالوی) نے مائی صاحبہ کے لئے مولانا عبد السلام صاحب کے ساتھ دیوان صاحب کی موجودگی میں ملاقات کا واقعہ سنایا جو پبلیک قم کیا جا پکا ہے۔ آپ نے فرمایا حالانکہ مولانا عبد السلام صاحب ظاہری طور پر داڑھی منڈائے ہوئے تھے اور مائی صاحبہ کو بھی لوگ عرض کرتے تھے کہ ان کو نماز پڑھنے کی تاکید فرمایا کریں۔ لیکن جب قوت ہوئے تو ان کا خادم دیوان صاحب کو لے گیا۔ ان کا مصلی دکھایا جو نہایت ہی گما (پھٹا) ہوا تھا اور قرآن مجید دکھایا جو آنسوؤں سے لات پت تھا۔ پوشیدہ طور پر اندر ہی جماعت کرتے اور نماز پڑھا کرتے۔ مجتبی مذاق تھا کہ لوگ ان کی حادث سے بیخ بر بلکہ فرائض کی ادا بھی کا بھی پتہ تک نہ تھا۔

14 ربیع الآخر 1395ھ بوقت عشاء شب سہ شنبہ بگل شریف میں حاضری نصیب ہوئی۔ حاجی محمد بخش صاحب سیال آف خٹکہ محمد بناہ آپ کو ملے اور ان کو کرسی پر بیٹھنے کو کہا۔ اس کے بعد (خواجہ قمر الدین سیالوی نے) حضرت مولانا فضل حق خیر آبادی  کا یہ شعر پڑھا۔

اے فرقی در کعبہ رفت بارہا  
ن مسلمان ن مسلمانی ہنوز

جب بندہ نے کھڑے ہو کر مطلب دریافت کیا تو فرمایا کہ فرقی مولانا فضل حق صاحب خیر آبادی  کا فارسی میں تخلص ہے اور اپنے آپ کو خطاب فرمایا ہے۔ دراصل معنی یہ ہے کہ اگر کعبہ میں بار بار جانے سے حالت تبدیل نہ ہوئی تو اسی طرح رہیں تو نا مسلمان نا مسلمانی والا مصرع صادق آتا ہے۔

احکام و مسائل رمضان المبارک علامہ مفتی  
اور سید محمد احمد  
ماہ رمضان کی چند یادگار تاریخیں (ضمیم)

روزیت ہلال:

شریعت میں روزیت ہلال کا اعتیار ہے جو واضح طور پر یا شرعی شہادت سے ثابت ہو۔ چاند کی یعنی کی شہادت شہر کے مقتدر عالم کے سامنے پیش کرنی چاہیے۔ چاند کے ثبوت کے لئے خط، تار، افواہ اور یہود اور لیں، میتویں کی خبر بالکل معترض ہیں ہے۔ اگر 29 شعبان کو چاند نظر نہ آئے تو شعبان کے 30 دن پورے کریں۔ یعنی 29 رمضان کو چاند نظر نہ آئے اور شرعی شہادت سے بھی اس کا ثبوت نہ ملے تو رمضان کے 30 دن پورے کر کے عید کریں۔ جنگ کا روزہ رکھنا گناہ ہے۔

مسائل ححری:

حری کھانا سنت ہے اور باعث برکت بھی اگرچہ ایک لقہ ہی کھائے۔ ححری میں تاخیر متحب ہے مگر اتنی بھی کرو قوت میں جنگ ہو جائے۔ اگر قوت میں گھنائش نہ ہو تو بحالت جنابت حری کھا سکتا ہے۔ ویسے غسل جنابت میں تاخیر بھی کرنی چاہیے۔ وضو میں کلی ایسی کہ منہ کے ہر اندر وہی حصے پر پانی بہہ جائے اور ناک میں اس طرح پانی لیتا جہاں زم بانس (ہڈی) ہے پانی پہنچانا سنت موکدہ اور غسل جنابت میں فرض ہے۔ کلی اور ناک میں پانی تسلیا تو غسل ہی نہ ہوگا۔ اس لئے روزہ دار کو غسل فرض میں اس احتیاط سے کلی کرنی چاہیے کہ منہ کے ہر بڑے حصے پر پانی بہہ جائے مگر حصے سے یچھے نہ اترے اور ناک میں پانی اس احتیاط سے لیا جائے کہ زم بانس دھل جائے اور پانی نہ حل میں اترے نہ مار غم میں چڑھے۔

روزہ کی نیت:

روزہ کی نیت بعد غروب آفتاب میں خوبی کبریٰ تک ہے۔ ہر روز کے لیے نیت لازم ہے۔ نیت زبان سے بہتر ہے اور نیت خوبی کبریٰ سے پہلے کرے تو روزہ ہوگا۔ رات کو نیت کرے یوں کہے ہنوئیث انْ اَصُومَ غَدَى لِلَّهِ تَعَالَى مِنْ فُرُضِ رَمَضَانَ ہے میں نے نیت کی کہ کل اس رمضان کا فرض روزہ اللہ کے لیے رکھوں گا۔ اگر نیت دن میں کرے تو یوں کہے ہنوئیث انْ اَصُومَ هَذَا الْيَوْمَ لِلَّهِ ہے میں نے نیت کی کہ آج اس رمضان کا فرض روزہ اللہ کے لیے رکھوں گا۔ حری نیت ہے جب کہ کھاتے وقت یا رادہ ہو کہ روزہ رکھوں گا۔

## روزہ کی حقیقت:

نماز اور زکوٰۃ کی فرضیت کے بعد 10 شعبان 2ھ میں رمضان المبارک کے روزے فرض ہوئے۔ عرف شرع میں مسلمان کا بہیت عبادت بیگ صادق سے غروب آفتاب تک خود کو صد اکھانے پینے اور جماعت سے باز رکھنا روزہ ہے۔ گورت کا حضن و نفاس سے خالی ہونا شرط ہے۔ رمضان المبارک کا روزہ رکھنے کے ساتھ ہر روزہ دار پر یہ بھی ضروری ہو جاتا ہے کہ وہ صرف رکھانے پینے اور مبادرت سے عی احتساب نہ کرے بلکہ قول فعل، لین دین اور دیگر معاملات میں بھی پرہیز گاری اختیار کرے جیسا کہ **«لعلکم تقوون»** سے ظاہر ہے۔ روزہ کی حالت میں آدمی ہاتھ پاؤں کو کسی بھی نہ کام کے لیے حرکت نہ دے۔ گالی گلوچ، غیبت بھی خرافات زبان پر نہ لائے، نہ کان میں پڑنے دے۔ اس کی آنکھ بھی غیر شرعی کام کی طرف نہ اٹھے بلکہ انسان تقویٰ کا عملی غمہ نہ بن جائے۔

## روزہ نہ رکھنے کے شرعی عذر:

● جب آدمی ایسا بیمار ہو کہ روزہ رکھنے سے جان جانے یا امراض کے بڑھتے یا در پا ہو جانے کا اندریشہ ہو تو روزہ نہ رکھنا جائز ہے۔ جب صحت ہو جائے تھا کرے۔

● ایسا بیڑھا کہ روزہ رکھنے پر گاناب روزہ رکھنے پر قادر اور نہ بظاہر آئندہ قادر ہو گئے ہا۔ ہر روز کے بد لفڑی دے یعنی ایک مسکین کو کھاتا کھلائے۔ یہ بیڑھا شخص جو فدیہ دیتا رہا۔ پھر روزہ پر قادر ہو گیا تو فدیہ نفل ہو گا اور روزہ کی قضا لازم ہے۔

● جو ایسا مریض یا بیڑھا ہو کہ گریبوں میں روزہ نہ کر سکتا ہو تو اب افثار کرے۔ سردیوں میں رکھ لے۔

● حاملہ گورت یا دودھ پلانے والی کو جب انہیں اپنی ذات یا بچہ کا اندریشہ ہو، روزہ نہ رکھنا جائز ہے لیکن قضا لازم ہے۔

## روزہ توڑنا گناہ ہے:

روزہ رکھ کر بلا عذر شرعی توڑنا سخت گناہ ہے۔ ہاں اگر ایسا بیمار ہو گیا کہ نہ توڑنے سے جان جانے کا خطرہ ہو یا بیماری کے بڑھ جانے کا احتیال قوی ہو یا اسکی شدید بیاس آگئی کہ مر جانے کا خطرہ ہو تو اسی صورت میں روزہ توڑنا جائز بلکہ واجب ہے البتہ صحت ہو جانے پر قضا لازم ہے۔

● مسئلہ: جن کا روزہ قاسد ہو جائے اُن پر اور حضن و نفاس والی پر جب دن میں پاک ہوں، نابالغ پر جب دن میں بالغ ہوئے اسافر پر جب دن میں میم ہو واجب ہے کہ پورے دن روزہ دار کی طرح رہیں۔

● مسئلہ: تباخ جو بالآخر ہو کافر جو مسلمان ہو اُن پر اُس دن کی قضاوی جب نہیں ہے۔

روزہ کے مکروہات:

- کسی چیز کا بلاعذر چکھنا، چبانا بایں طور کے حلق سے نیچے نہ آتے ● جھوٹ ● چھٹی ● غیبت ● گالی گلوچ
- کوئا نہ ● ناحق ایذا دینا ● بے ہودہ فضول بکنا ● چختنا، چلانا ● لڑانا ● شترنخ، جو، تاش وغیرہ کوئی ناجائز کھیل کھیلنا ● سیننا دیکھنا ● منہ میں بہت سا تھوک جمع کر کے ٹھنڈ جانا ● ناک میں پانی ڈالنے میں مبالغہ کرنا۔ یہ تمام امور کروہماست روزہ سے ہیں۔

ان صورتوں میں روزہ فاسد نہیں ہوگا:

- بھول کر کھانا بینا ● جماع کرنا ● بلا اختیار گرد غبار، دھواں، مکھی یا پھر کا حلق میں چلا جانا ● یوچت غسل کان میں پانی کا پڑ جانا ● خود بخود تے آ جانا خواہ منہ بھر کر ہو ● آنکھ میں روائی ڈالنا ● دن میں سوتے ہوئے احتلام ہو جانا ● دانتوں میں جو چیز رہ گئی مگر چھتے کی مقدار سے کم ہو اُس کو ٹکل لینا ● ٹل دانتوں میں رہ گیا اس کو ٹکل لیا ● یہ یہ کا یو سلیما چھوا اور ازاں لٹھ جاؤ۔ ان سب صورتوں میں روزہ فاسد نہ ہوگا۔

● مسئلہ: بحالتِ روزہ سرمه لگانے، سراور بدن پر تسلیم طے، مسواک کرنے، خوشبو عطر وغیرہ سو ٹکھنے سے روزہ فاسد نہ ہوگا اور یہ یہ باقی روزہ کو مکروہ نہیں کرتیں۔

روزہ کے مفہومات:

کلی کرنے میں پانی حلق کے نیچے اتر گیا۔ ناک میں پانی ڈالنے میں دماغ تک چڑھ گیا۔ قصد امنہ بھر کر کھانے، پیپ یا خون کی تھی کیا مرنہ بھر کر تے خود آئی اور پھر بے ابری یا زیادہ ٹکل لی۔ پھر بے ابری یا زیادہ کھانا دانتوں میں اٹکا تھا ٹکل گیا۔ ناک میں دو اسڑک لی۔ مباشرت فاحش کرنے، یو سلیمانی، چونے سے ازاں ہو گیا۔ حقہ، بیڑی، سگریٹ، سگار وغیرہ پینے پان کھانے اگرچہ پیک تھوک دے حلق تک نہ جائے ان تمام صورتوں میں روزہ دار ہوئیا ہے تو روزہ جاتا رہا اور قفالازم ہے۔ دانتوں سے خون لکھا اور حلق میں داخل ہو گیا اگر تھوک غالب ہو تو روزہ فاسد نہ ہو گا اور اگر خون غالب ہے تو روزہ فاسد ہوگا۔ قصد ادھواں پہنچایا خواہ وہ کسی چیز کا ہو۔ اگر حقیقی تھی اس کے دھوئیں کو ناک میں کھینچا۔ منہ میں رنگیں ڈوار کھا تھوک رنگیں ہو گیا اس کو ٹکل لیا یا منہ میں نسواریں ان صورتوں میں روزہ جاتا رہا۔ قفالازم ہے۔

- مسئلہ: کان میں تل پنکایا دماغ کی محلی تک زخم تھا۔ دو الگائی اور زخم تک پہنچ گئی یا احمد یا تاک سے دوا پہنچائی یا پھر  
کنکر روئی، کاغذ گھاس وغیرہ ایسی چیز کھائی۔ جس سے لوگ گھسن کرتے ہیں یا رمضان المبارک میں بُلانتیت روزہ کی طرح رہا۔  
صحیح کوئی نیت کی تھی یادوں میں زوال سے پُلشنیت کی اور بعد نیت کھالیا یا روزہ کی نیت کی تھی مگر روزہ رمضان کی نیت نہ تھی یا اس  
کے حل میں بارش کی بوندی اول چلا گیا۔ بہت سے آنسو پاسینڈ نگل گیا ان صورتوں میں صرف روزہ کی قضا لازم ہے کفارہ نہیں۔
- انجشن سے روزہ نہیں ٹوٹا لیکن روزہ کی صورت میں نہ چاہیے کہ تعریف علی الفساد ہے۔ ہاں اگر جوف دماغ یا  
جوف معدہ میں انجشن سے دوایا گذا پہنچ تو روزہ قاسد ہو جائے گا۔
- قصد اگر روزہ یاد ہوتے ہوئے کھایا یا یا جماع کیا۔ بھول کر کھاپی رہا تھا۔ روزہ یاد آنے پر یا سحری کھارہ تھا جس  
صادق ہونے پر من کا نوالیا گھوٹ نگل گیا تو روزہ جاتا رہا قضاو کفارہ دونوں واجب ہو گئے۔
- اگر باہر سے اٹھا کر ایک ٹل چپا کر نگل گیا تو روزہ قاسد ہوا قضاو کفارہ دونوں لازم۔
- اسی طرح جس کو حق کی عادت ہوا سے نہیں نہیں روزہ مکھ سگرہت یا تو قضاو کفارہ دونوں لازم ہیں۔

## روزہ کا فدیہ:

ہر روزہ کے بد لے ہر روز دونوں وقت مسکین کو پیٹ بھر کر کھانا کھلانا یا صدقہ نظر کی مقدار مسکین کو دینا۔

## روزہ کا کفارہ:

- باندی یا غلام آزاد کرنا ● یہ نہیں تو پے در پے (مسلسل) سامنہ روزے رکھنا۔ ● اس کی بھی طاقت نہ ہو تو سانحہ  
مسکینوں کو دونوں وقت پیٹ بھر کر کھانا کھلانا۔

## اظفار:

اظفار میں جلدی سنت و موجب برکت ہے۔ غروب کا غالب گمان ہونے پر اظفار کر لیا جائے۔ نماز سے پہلے اظفار  
کریں۔ کھجور، چھوڑے یہ نہ ہوں تو پانی سے ان تینوں سے سنت ہے۔ کھانے میں مشغول ہو کر نماز میں تاخیر نہ کریں۔ مرو  
جماعت کھانے کی وجہ سے نہ چھوڑیں۔ آج کل بہت لوگ اس میں جھلائیں۔ وقیع اظفار یہ دعا پڑھیں ﴿اللَّهُمَّ انِّي لَكَ  
صَمَتَ وَبِكَ امْتَ وَعَلَيْكَ تَوَكَّلْتُ وَعَلَى رِزْقِكَ الْفَطْرَتِ فَاقْفَرْلِي مَا قَدَّمْتُ وَمَا لَخَرْتُ﴾

## سائل تراویح:

20 رکعت تراویح ہر خیر محدود مردو گورت کے لئے سنت موکدہ ہے۔ مستورات مگر میں پڑھیں اور مردوں کے لئے

مسجد میں جماعت سے پڑھنا سخت کفایہ ہے۔ نیت سنت تراویح کریں۔ تراویح کا وقت فرضی عشاء کے بعد سے صحیح صادق تک ہے، قبل و تر پڑھیں یا بعد و تر۔

● مسئلہ: ہر چار رکعت تراویح کے بعد لفڑی چار رکعت بیٹھنا اور سجیع جلیل یاد و شریف پڑھنا مستحب ہے۔ سجیع کے کلمات یہ ہیں ﴿سَبَّحَنَ رَبِّ الْمَلَكِ وَسَبَّحَنَكَوْتَ سَبَّحَنَ رَبِّ الْعَزَّةِ وَالْعَظَمَةِ وَالْهَبَّةِ وَالْقَدْرَةِ وَالْكَبْرَيَةِ وَالْجَبْرَوْتَ سَبَّحَنَ الْمَلَكَ الْحَمِيِّ الَّذِي لَا يَنْامُ وَلَا يَمُوتُ سَبَّحَ قَدُوسَ رَبِّ الْمَلَكَةِ وَالرُّوحِ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ نَسْتَفِرُ اللَّهَ وَنَسْأَلُكَ الْجَنَّةَ وَنَعُوذُ بِكَ مِنَ النَّارِ﴾

● مسئلہ: تراویح کے بعد لوگوں کو بیٹھنا کو اور ہوتے نہیں۔

● مسئلہ: تراویح جماعت کے ساتھ گھر میں پڑھی جائیں تو جماعت کا ثواب مل جائے گا اگر مسجد کے ثواب سے محروم ہے گا۔

● مسئلہ: اگر اپنی مسجد میں ختم قرآن نہ ہو یا جماعت تراویح نہ ہو یا دوسری جگہ امام خوش الحان خوش عقیدہ سجیع خوان متین سنت ہو اور ان وجوہ سے مسجد مغلیہ چھوڑ کر دوسری جگہ جانا جائز ہے۔

● مسئلہ: امام محلہ بد عقیدہ یا ریش بریدہ (ڈاڑھی سنڈواتا) ہو تو دوسری مسجد میں جانا ضروری ہے۔

● مسئلہ: ایک امام کو دو مسجدوں میں پوری تراویح پڑھانا جائز نہیں۔

● مسئلہ: ایک امام کے چیچے پوری تراویح پڑھنا افضل ہے۔

● مسئلہ: اگر فرض جماعت سے نہ پڑھ سکتا تو اس کو تراویح جماعت سے پڑھنا جائز ہے۔ اگر فرض اور تراویح دونوں جماعت سے ادائیگی کے تو اس کو تراویح کے ساتھ پڑھنا منوع ہے لہذا اگر تارک جماعت فرض اور تراویح یا نظر تارک جماعت فرض و تراویح جماعت پڑھے گا تو فعل کر دو کام رکب ہو گا اگر چہ تراویح جو جائیں گے۔

● بعض مساجد میں تراویح میں نابالغ لڑکوں کو امام بنایا جاتا ہے جو با و جود نابالغ ہونے کے مسائل صلوٰۃ سے بھی تواقف ہوتے ہیں۔ نماز تراویح سنت موقود ہے اور نابالغ کی نماز خالص نقل ہے لہذا نابالغ لڑکے کے چیچے سن موقود ہے ادائیگی ہوتیں۔

● مسئلہ: بعض مسجدوں میں ریش بریدہ (ڈاڑھی منڈے) امام مقرر کے جاتے ہیں۔ ڈاڑھی منڈوانے والے اور ایک مشت سے کمر کھنے والے کی امامت کر دو تحریکی ہے۔ ایسیوں کو امام بنانا گناہ ہے اور ان کے چیچے نماز کر دو تحریکی ہے جس کا دوبارہ پڑھنا واجب ہے۔

- مسئلہ: سونے کی انوٹی پینا، خالص بریشمی کی، قیص اور ہبند مرکو استعمال کرنا حرام ہے اور اس کے ساتھ نماز بھی مکروہ ہوگی
- مسئلہ: بد نہ ہوں اور بے دنیوں کو امام بنا نامطلقاً ناجائز ہے۔

اعتكاف:

رمضان کے خاص اعمال میں سے ایک اعتكاف بھی ہے۔ اعتكاف کیا ہے؟ ہر طرف سے منقطع ہو کر اللہ کے در پر پڑ جانا اور اس سے اولگا کے بیٹھ جانا۔ اس کا اصل وقت رمضان کا آخری عشرہ ہے۔ یوں تو رمضان کا پورا مہینہ خاص رحمتوں اور برکتوں کا مہینہ ہے لیکن اس حیثیت سے اس کا آخری عشرہ پہلے دنون عشروں سے بدھا ہوا ہے کہ قرآن پاک کا نزول بھی آخری عشرہ ہی میں ہوا تھا۔ شب قدر بھی اسی عشرہ میں آتی ہے، اس لئے اعتكاف کے لئے اسی عشرہ کو مقرر کیا گیا۔

رمضان کے دنون میں صیام اور راتوں میں قیام تو ایمان والوں کے لئے رمضان کے جاہدہ اور رمضان کی عبادت کا عام نصاب ہے۔ پھر اللہ کے جو بندے رحمت والے اس مہینے کی رحمتوں اور برکتوں میں خاص حصہ لیتا چاہیں، ان کے لیے خاص نصاب ہے۔ یعنی اللہ کی کسی مسجد میں اپنے جسم کو مقید کر دے۔ حاجت بشری کے سواہاں سے نہ لٹکے۔ اسی طرح اپنے باطن کو صرف اللہ کی طرف متوجہ کر دے۔ اسی کی یاد ہو، اسی کا دادھیاں ہو۔ اسی کی عبادت ہو، اسی کی تسبیح و تقدیس ہو۔ اسی سے ڈرنا، اسی کے حضور میں روتا اور رتپنا ہو۔ اسی کے سامنے گلوگڑا تھا ہو۔ غرض وہاں بس وہ بندہ ہو اور اس کا رجب کریم۔

حضور اکرم ﷺ کا معمول تھا کہ آپ رمضان کے آخری عشرہ میں برا بر اعتكاف فرماتے تھے۔ ایک سال کی وجہ سے آپ اعتكاف نہیں کر سکے تو انگلے سال آپ نے 20 دن کا اعتكاف فرمایا اور ایک سال ایسا بھی ہوا کہ رمضان کے پورے مہینے میں آپ مکلف رہے۔

اللہ تعالیٰ جن کو توفیق دے وہ آخری عشرہ میں اعتكاف کریں اور جن کے لئے کسی وجہ سے اس کا موقع نہ ہو وہ بھی اتنا ضرور کریں کہ آخری عشرہ میں اپنے دوسرے مشغلوں کو کم سے کم کر دیں اور دن رات زیادہ سے زیادہ وقت اللہ کے ذکر میں قرآن مجید کی تلاوت میں، اللہ کی عبادت میں اور اس کے ذکر میں مصروف اور دعا و استغفار میں مشغول رہیں۔ حدیث شریف میں ہے کہ حضور ﷺ رمضان کی آخری دس راتوں میں خود بھی جائے تھے اور اپنے گھر والوں کو بھی بیداری کا حکم فرماتے اور رتفیب دیتے تھے۔

20 رمضان المبارک کی عصر سے عید کا چاند دیکھنے تک اعتكاف کرناست موکدہ کفایہ ہے۔ یعنی تمام شہر کے یا تمام علّہ کے مسلمانوں سے ایک شخص بھی اگر اعتكاف کرے گا تو سب بری الذمہ ہو جائیں گے۔ گٹواب سے محروم رہیں گے لیکن ترک سنت کا الزام کسی پر نہ رہے گا۔

- مسئلہ: اعکاف ایسی مسجد میں کرنا چاہیے جس میں بیچ وقت نماز جماعت سے ہوتی ہو۔
- مسئلہ: بعدیت اعکاف حد مسجد سے لکھنا بھر انسانی حاجتوں اور شرعی ضرورتوں کے حرام ہے۔
- مسئلہ: انسانی حاجتوں پیش اب پاخانہ اور نہماں ہے (اگر نہانے کی حاجت ہو) اور استجہ کرنا اور وضو کرنا ہے۔
- مسئلہ: اگر کوئی گھر سے مسجد میں کھانا لانے والا ہو تو کھانے کے واسطے بعد مغرب گھر تک جانا جائز ہے۔ بہتر یہ ہے کہ کھانا گھر سے لائے اور مسجد میں کھائے۔
- مسئلہ: حاجات شرعی میں نماز جمعہ ہے لہذا نماز جمعہ کو ایسے وقت میں جائے کہ وہاں جا کر چار منیں پڑھ کر خطبہ سن لے اور بعدہ چور کھت سنت پڑھے۔ بلا ضروریات مذکورہ مختلف کو مسجد سے باہر لکھنا مکروہ ہے مگر جب تک کہ آدمیے دن سے زیادہ مسجد سے باہر نہ رہے گا اعکاف نہ ٹوٹے گا۔ اعکاف میں مختلف کو کھانا، پینا، سونا، دین کی کتابیوں کا پڑھنا پڑھانا، مسائل دینی کا بیان کرنا، بزرگان دین و انبیاء کرام علیہم السلام کے حالات بیان کرنا۔ اگر ضرورت پڑے تو مال لائے بغیر مسجد میں خرید و فروخت جائز ہے۔

#### محضۃ الوداع:

حضور سید عالم نور مجسم ﷺ کے ارشاد کے مطابق جمعہ کا دن سید الایام اور تمام دنوں سے افضل ہے۔ آپ نے فرمایا جس شخص کا یہ دن سلامتی و رحمت اور عبادت و ریاضت میں گزر اللہ تعالیٰ اسے ہفت بھر کی آفات و بلیات سے حفاظت رکھے گا۔ ایک حدیث میں ہے ﴿الجمعة عید للمؤمنین﴾ جمع مسلمانوں کی عید ہے۔ جمعہ اور عید میں بہت سے امور مشترک ہیں۔ جمع کے دن غسل کرنا، اجلال بس پہننا اور خوشبو لگانا سنت ہے اور یہ چیزیں عید کے دن بھی مسنون ہیں۔ جمعہ اور عید دنوں میں با جماعت دو، دور کھت دیں، دنوں میں اجتماعیت ہے اور خطبہ لازمی ہے۔ جمعہ قضا ہے نہ عید کی اگر جماعت فوت ہو تو خبہ آدمی جمعہ ادا کر سکتا ہے نہ عید۔ جمعہ کی قضا ہو جائے تو ظہر پڑھی جائے۔ قرآن مجید میں جمع کے احکام سورہ جمع میں بیان ہوئے ہیں۔

نبی کریم ﷺ نے فرمایا جمع کے دن ایک ساعت آتی ہے جس میں ہر دعا قبول ہوتی ہے۔ حضرت ابی بن کعب ﷺ کہتے ہیں وہ ساعت نمازِ صحر کے بعد آتی ہے اور اس شخص کو نصیب ہوتی ہے جو صحر کی نماز سے فراغت کے بعد مغرب کی نماز کے انتظام میں لگا رہے۔ ذکر و مکار میں مشغول رہے اور اپنے مقصد کو پیش نظر رکھ یہاں تک کہ مغرب کی اذان ہو جائے۔ حضور ﷺ نے فرمایا جو شخص جمع کی نماز کی ادائیگی کے لئے سب سے پہلے مسجد

میں داخل ہوتا ہے اللہ تعالیٰ اسے اوٹ کے صدقہ کے برابر ثواب دیتے ہیں۔ دوسرے نمبر پر جانے والے کو گائے کے صدقہ کے برابر، تیسرا نمبر پر جانے والے کو مینٹھ کے برابر چوتھے نمبر پر جانے والے کو مرغی کے صدقہ کے برابر اور پانچویں نمبر پر جانے والے کو ایک اٹھے کے صدقہ کے برابر ثواب ملتا ہے اور جب خطیب خطبہ پڑھنے کے لئے کھڑا ہو جاتا ہے تو فرشتے بھی سننے کے لئے مسجد میں داخل ہو جاتے ہیں، یہ صرف جلدی جانے کا ثواب ہے اور نماز کا ثواب الگ ہے اور وہ بہت زیادہ ہے۔ ارشاد و رسالت آب بیلکل ہے کہ جو کسی نماز ادا کرنے والے کے وہ تمام گناہ جو اس جمعہ اور دوسرے جمعہ کے درمیان ہوتے ہیں بخش دیے جاتے ہیں۔

جمد المبارک کسی بھی نیخت کا ہو مونوں کے لئے باعث برکت و رحمت اور موبیخ نجات و مغفرت ہے لیکن رمضان المبارک کا آخری جمعہ جمعہ الوداع کے نام سے مشہور ہے نور علی نور اور قرآن السعدین ہے۔ جمعہ الوداع مسلمانوں کی عظمت و شوکت اور بہیت و جلالت کا عظیم مظہر ہے۔ اس دن لوگ انہوں درانیوں جامع مساجد کی طرف اللہ تعالیٰ عز و جل کا نام بلند کرتے ہوئے نکلتے ہیں۔ ایسے میں ملائکہ انہیں اپنے جہنم میں لے لیتے ہیں اور حرم نماز سے رحمت و مغفرت کی بارش ہوتی ہے۔ جمعہ الوداع کا یہ مبارک دن بلاشبہ دعاؤں کی مقبولیت کا دن ہے۔ اس دن امانت مسلمہ کی قلاج و بیوہ دار عالم اسلام کے عزت و غلبہ کے لئے خصوصی دعاؤں کی ضرورت ہے۔

بعض لوگ اس دن قضاۓ عمری نام کی کوئی نماز بھی ادا کرتے ہیں۔ ان کے خیال میں عمر بھر کی قضاۓ اس ایک ہی جدے میں ادا ہو جاتی ہیں۔

عوام میں یہ خیال نامعلوم کیے اور کہاں سے روانچ پا گیا ہے؟ بہر حال مسئلہ یہ ہے کہ جو نمازیں رہ گئی ہیں وہ جمعہ الوداع کی قضاۓ عمری کے دوپتی سے ادا نہیں ہو سکتیں اس کے لئے بہر حال ان فوت شدہ نمازوں کو ادا کرنا ضروری ہے۔

### ● ماہ رمضان المبارک کی چند یادگار تاریخیں

● 3 رمضان المبارک 11 صحریٰ وصال: سیدۃ النساء فاطمۃ الزہر ارضی اللہ عنہا:

خاتون جنت حضرت فاطمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے انتقال کی تاریخ ہے۔ آپ سرور عالم بیلکل کی سب سے چھوٹی صاحبزادی ہیں۔ والدہ کا نام حضرت خدیجہ الکبریٰ ہے۔ آپ اعلان نبوت سے ایک سال قبل مکہ کریمہ میں پیدا ہوئیں۔ آپ کے صاحبزادوں میں حضرت امام حسن اور حضرت امام حسین رضی اللہ عنہما بہت بلند پایہ امام ہیں۔ آنحضرت بیلکل کو اپنی میٹی سے بہت محبت تھی اور فرماتے تھے کہ فاطمہ میرے جگہ کا ٹکڑا ہے۔ حضرت فاطمہ کو آنحضرت بیلکل کی وفات کا بہت بڑا رنج

ہوا۔ آخر اسی غم میں یہاں رہنے لگیں اور پھر 3 رمضان 11 ہجری میں وفات پا گئیں۔ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے حسل دیا۔ حضرت عباس رض نے نماز جنازہ پڑھائی اور عثمان کی نماز کے بعد جنت المقیم میں وفات کیا۔ حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا فرماتی ہیں کہ میں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد جناب قاطر مدرسہ نہیں اللہ تعالیٰ سے زیادہ نیک اور سچا کی کوئی نہیں پایا۔

● 10 رمضان المبارک 10 نبوت وصال: اُم المؤمنین سیدہ خدیجہ الکبریٰ رضی اللہ عنہا: ام المؤمنین حضرت خدیجہ الکبریٰ رضی اللہ عنہا کے انتقال کی تاریخ ہے۔ خاندان قریش کی بہت پارسا اور مالدار خاتون تھیں۔ 40 سال کی عمر میں آنحضرت ﷺ سے شادی کی۔ اعلان نبوت کے پہلے دن مسلمان ہو گئی اور دنیا میں سب سے پہلی مسلمان خاتون ہونے کا شرف حاصل کیا۔ آنحضرت ﷺ کی تمام اولاد آپ ہی کے بطن انور سے پیدا ہوئی۔ صرف حضرت ابراہیم ﷺ ماریہ قطبیہ سے پیدا ہوئے۔ آنحضرت ﷺ سے بہت محبت کرتی تھیں اور اپنے ماں کو بے در لغ اشاعت اسلام میں خرچ کرتی تھیں۔ آپ کا نکاح ابو طالب نے پڑھایا تھا اور 500 درہم مہر آنحضرت ﷺ کی طرف سے ادا کئے تھے۔ 65 سال کی عمر میں 10 رمضان المبارک 10 نبوت میں وفات پائی۔ آنحضرت ﷺ نے قبر میں اتارا۔ نماز جنازہ ابھی تک فرض نہیں ہوئی تھی۔

• 17 رمضان المبارك 2 هـ غزوہ بدرا:

بدر ایک گاؤں کا نام ہے جہاں ہر سال میلہ ہوتا ہے۔ یہ مقام مدینہ منورہ سے قریبًا اسی میل کے فاصلے پر ہے۔ حضور سید عالم صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام اور آپ کے ہمراہ یوں نے جب بھارت فرمائی تو قریش نے بھارت کے ساتھ ساتھ ہی مدینہ پر حملہ کی تیاریاں شروع کر دی تھیں۔ اسی اثنائیں یہ غلط خبر کہ معظمہ میں پھیل گئی تھی کہ مسلمان قافلہ کو لوٹنے آرہے ہیں اور اس پر مزید کہ حضری قتل کا انتقام دے واقع ہو چکا گیا جس نے قریش کی آتش غصب کو اور بھڑکا دیا۔ حضور صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام کو جب ان حالات کی خبر ہوئی تو آپ نے صحابہ کرام کو حجج کیا اور امر واقع کا اعلان فرمایا۔ حضرت ابو بکر صدیق رض نے جواب میں جاں شمارانہ تقریب کی۔

حضرت سعد بن عبادہ صلی اللہ علیہ وسالہ وآلہ وسالہ (سردار نصر زریج) نے عرض کی حضور! خدا کی حرم آپ اگر فرمائیں تو ہم سمندر میں گود پڑیں۔  
حضرت مقداد صلی اللہ علیہ وسالہ وآلہ وسالہ نے کہا ہم موئی کے ساتھیوں کی طرح یہ نہ کہیں گے کہ آپ اور آپ کا خدا جا کر لڑیں۔ ہم لوگ آپ  
کے دامنے سے بائیں سے سامنے سے بیچھے سے لڑیں گے۔ مجاہد کرام رضی اللہ عنہم کے ان پر خلوص جلوں سے حضور سید عالم صلی اللہ علیہ وسالہ وآلہ وسالہ  
کا جہرہ اقدس جمک اخفا۔

آن کے پاس ہزار آدمیوں کی جیت تھی۔ سو موادوں کا رسال تھا اور رہ سا قریش سب شریک تھے۔ امراء قریش باری باری ہر روز دس اونٹ ذبح کرتے تھے اور عقبہ بن ربیعہ جو قریش کا سب سے معزز رہنگی تھا فوج کا پہ سالار تھا۔ قریش چونکہ پہلے پہنچ گئے تھے اس لیے انہوں نے مناسب موقعوں پر قلعہ کر لایا تھا۔

اس کے خلاف مسلمانوں کی طرف چشمہ یا کتوں نہ تھا۔ زمین ایسی ریتی تھی کہ اوثنوں کے پاؤں ہنچ جاتے تھے اور تائید ایزدی سے مینبرس گیا جس سے گرد جم گئی اور محابہ نے جا بھاپانی روک کر چوٹی چھوٹی خوش بنا لیتا کہ وضو اور غسل کے کام آسکیں۔ قرآن کریم نے اس قدر تی احسان کا یوں ذکر فرمایا: (وَيَنْزَلُ عَلَيْكُم مِّنَ السَّمَاءِ مَاءٌ لِّتُهَرِّبَّ مِنْهُ) اور جب کہ اللہ نے آسمان سے پانی بر سایا کہ تم کویاں کرے۔

پانی پر اگرچہ قبضہ کر لیا گیا تھا۔ لیکن ساتی کو شریعت کا فیض عام تھا۔ اس لیے دشمنوں کو بھی پانی لینے کی عام اجازت تھی۔ یہ رات کا وقت تھا۔ تھکے ہوئے مسلمان فوجیوں نے کرس کھول کر رات بھرا آرام کیا۔ لیکن صرف ایک ذات تھی (ذات نبی ﷺ) جوں تک بیدار اور مصروف دعا رہی۔ صبح ہوئی تو لوگوں کو نہماں نہر کے لیے چھکایا اور بعد از نماز چہار پر خطہ ارشاد فرمایا۔

میں ہوتے ہی آپ نے صرف آرائی شروع فرمائی۔ وہ اقدس میں ایک تیر تھا۔ اس کے اشارہ سے صیفی قائم فرماتے۔ مہاجرین کا علم حضرت مصعب بن عییر کو، خرزج کے طلبردار حباب بن منذر اور اوس کے سعد بن معاذ مقرر فرمائے۔ اب وہیں آئنے سامنے مقابل ہیں۔ حق و باطل، نور و ظلت، کفر و اسلام کی۔ قرآن نے اعلان کیا ہے، فتنہ مقابل فی سبیل اللہ و اخیری کافرۃ (جو لوگ باہم لڑے ان میں تھارے لیے عبرت کی نشانیاں ہیں۔) ایک خدا کی راہ میں لڑ رہا تھا اور دوسرا مکر خدا تھا۔

یہ بیگیب مظہر قاک اتنی بڑی و سیع دنیا میں تو حیدر کی قست صرف چند جاؤں پر مختصر تھی۔ بخاری و مسلم میں ہے کہ حضور ﷺ پر سخت خنوع کی حالت طاری تھی۔ دونوں ہاتھ پھیلا کر بارگاہ ایزدی میں عرض کرتے تھے ”خدایا اگر یہ چند نفوس آج جنم کئے تو

پھر قیامت تک تیری عبادت کے لیے کوئی نہ ہوگا۔

یہ محرکہ اپنے روجاں شاری کا سب سے بڑا حیرت انگیز مظہر تھا۔ دونوں فوجیں سامنے آئیں تو ان کو نظر آیا کہ خود ان کے جگہ کے لگوے ان کی تواروں کے سامنے تھے۔

حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے صاحبزادے جوابیک کا فتح میدان جگ میں بڑھے تو سیدنا مصطفیٰ اکبر رضی اللہ عنہ کو اس کی فتح کے سامنے تھے۔ مقابله میدان میں آیا تو عتبہ کے فرزند حذیفہ رضی اللہ عنہ مقابلہ کو نکلے۔ حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کی تواریخ میں کے خون سے نکلیں تھیں۔ سب سے پہلے عتبہ نے میدان جگ میں مبارز طلبی کی تو حضرت حمزہ رضی اللہ عنہ و عبیدہ رضی اللہ عنہ میدان میں آئے۔ عتبہ حضرت حمزہ رضی اللہ عنہ سے اور ولید حضرت علی رضی اللہ عنہ سے مقابل ہوا۔

سحد بن العاص رضی اللہ عنہ کا بیٹا عبد رسے پاؤں تک لو ہے میں ڈوبا ہوا صاف سے نکلا۔ حضرت زید رضی اللہ عنہ اس کے مقابلہ میں نکلے۔ تاک کراس کی آنکھ میں برجی ماری۔ وہ زمین پر گرپڑا اور مر گیا۔

اب عام محدث شروع ہو گیا۔ شرکین اپنے مل بوتے پر لڑ رہے تھے لیکن حضور سید عالم رضی اللہ عنہ سر بندہ رب الحضرت پر بخوبی فرمائے ہوئے تھے۔

ابو جہل، نجفے معاذ و معاذ کے ہاتھوں مارا گیا۔ عتبہ اور ابو جہل کے مارے جانے پر قریش کا پائے ثبات اکٹھ گیا اور فوج شرکین میں بے دلی چھا گئی۔ خاتمه جگ پر معلوم ہوا کہ مسلمانوں میں سے صرف چودہ شخصوں نے شہادت پائی جن میں چوہماج اور باقی انصار تھے لیکن دوسری طرف قریش کی طاقت لوث گئی۔ رؤساقریش جو شجاعت میں نامور اور قباکل کے سالار تھے ایک ایک کر کے مارے گئے۔

یہ کفر و اسلام کی پہلی جگ تھی اور اس کی اہمیت کا یہ عالم تھا کہ خود اللہ رب الحضرت نے اس کا تذکرہ قرآن مجید میں فرمایا اور تین ہزار فرشتے آسمانوں سے مسلمانوں کی حیات و صرفت کے لیے ہازل فرمائے۔ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم فرماتے ہیں فرشتے ہمیں نظر نہ آتے تھے مگر ان کے افعال نہیاں تھے۔ کہیں کسی شرک کے من اور تاک پر کوٹے کی ضرب کا نشان پایا جاتا تھا اور کہیں بے تکوار سر کتنا نظر آتا تھا۔ جگ بد ردا مصلی یوم فرقان تھا کہ کفر و اسلام میں فرق ہو گیا اور اللہ عز و جل نے صرف کے باوجود مسلمانوں کو فتح عطا فرمائی چنانچہ اس نعمت کو یوں بیان فرمایا۔ **وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ بِبَدْرٍ وَاتَّمَّ** اذله **كَمَّ اللَّهُ نَصَرَكُمْ بِإِذْلِلَةٍ** میں تمہاری مدد کی حالا نکم کمزور تھے۔

اہل بد رکے فضائل میں یہ کہہ دینا کافی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے تمہارے لیے جنت مقرر فرمادی ہے۔ (حدیث) اس لڑائی سے ہمیں یہ سبق ملت ہے کہ خلوص ولہیت کے ساتھ کہہ حق کی بلندی کے لیے میدان میں لکھا جائے تو کوئی وجہ نہیں ہے کہ

نفرت حق ہمارے شامل حال نہ ہو۔

آج بھی ہوگر ابراہیم کا ایمان پیدا  
اگر کر سکتی ہے انداز گستاخ پیدا۔

17 رمضان المبارک 57ھ وصال: ام المؤمنین سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا:

یہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کے انتقال کی تاریخ ہے۔ آپ حضرت ابوکمر کی بیٹی اور آنحضرت ﷺ کی زوجہ محترمہ حضیر۔  
شوال 2ھ میں آنحضرت کے ساتھ شادی ہوئی اور آپ کے ساتھ 9 سال رہنے کا شرف حاصل ہوا۔ آپ بڑی زبردست عالیہ ترقیہ اور  
فاضل تھیں۔ اشعار سے بڑی دل چھمی رکھتی تھیں۔ آپ نے بہت کثرت سے احادیث بیان کی ہیں۔ بڑے بڑے حجایی آپ سے  
سائک دریافت کرنے آتے تھے۔ آپ نے متلگ کی رات 57ھ میں انتقال فرمایا۔ بقعہ شریف میں مزار ہے۔ حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ  
نے نماز پڑھائی۔ یا امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی حکومت کا زمانہ تھا اور مردان مدینہ کا گورنر تھا۔

21 رمضان المبارک 40ھ وصال: چہارم سیدنا علی المرتضی رضی اللہ عنہ:

حضرت سیدنا علی رضی اللہ عنہ کے وصال کی تاریخ ہے۔ آپ ابوطالب کے بیٹے اور آنحضرت کے چچازاد بھائی  
تھے۔ 32 ولادت نبوی میں پیدا ہوئے۔ بھین ہی سے آنحضرت ﷺ کی خدمت میں رہے اور بچوں میں سب سے پہلے  
مسلمان ہیں۔ آنحضرت ﷺ آپ سے بہت محبت کرتے تھے اور آپ بھی چے جان ثار تھے۔ بھرت کی رات کو بستر  
رسول پر لیت کر آپ نے عدیم الشال محبت کا ثبوت دیا۔ تمام جہادوں میں آنحضرت ﷺ کے ساتھ رہے اور شجاعت کے  
وہ جو ہر دکھانے جو یادگار رہیں گے۔ خیر کی فتح کا سہرا آپ ہی کے سر پر بندھا۔ آپ حضرت قاطرہ رضی اللہ عنہا کے شوہر اور  
حضرت حسین رضی اللہ عنہا کے والد محترم ہیں۔ 18 ذی الحجه 35ھ کو حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی شہادت کے بعد خلیفہ ہوئے۔  
امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی مخالفت کی وجہ سے آپ کو دو مرتبہ آن سے جگ کرنی پڑی۔ کھلی جگ جمل ہے جو 36ھ میں ہوئی۔  
دوسری بیک میں ہے جو 37ھ میں ہوئی۔ خارجیوں کی مخالفت کو آپ نے بہت دبایا اور پھر ایک خارجی کے ہاتھ سے  
شہید ہوئے۔ کوفہ کی جامع مسجد میں 18 رمضان کو خیر کی نماز پڑھا رہے تھے کہ مبدأ حسن ابن ملجم نے خیر سے حملہ کر کے خت  
زخمی کر دیا۔ 2 دن کے بعد 21 رمضان کو وفات پا گئے۔ صاحجوں نے عبد اللہ بن جعفر کی مدد سے حمل دیا۔ حضرت امام  
حسین رضی اللہ عنہ نے نماز جنازہ پڑھائی اور نجف اشرف میں پر دخاک کیا۔

# تعداد رکعات تراویح

علیٰ محمد علیٰ صاحبی کی

تمام تعریفیں اس اللہ کے لئے ہیں جو تمام جہانوں کا رب ہے اور درود اس ذاتِ اقدس پر جو تمام رسولوں سے افضل ہے۔

نماز تراویح کیا ہے؟ یہ رمضان المبارک کا قیام ہے، جس کی دعوت نبی اکرم ﷺ نے دی اور پھر اپنے قول، فعل اور عمل سے اس کی تائید فرمائی۔ خود آپ ﷺ نے نمازِ ادا کی اور ہمیں ادا کرنے کی ترغیب دی۔ اس نماز کی ترغیب دلاتے ہوئے نبی ﷺ نے جو کچھ ارشاد فرمایا صحیح بخاری میں اس طرح متعلق ہے ”جو کوئی ایمان و اصحاب کے ساتھ ماءِ رمضان کا قیام کرے گا اس کے پچھلے تمام گناہ معاف کر دیے جائیں گے۔“

یہ قیام اللہ کے قرب کے ذرائع میں سے ظیم ذریعہ اور اس کی اطاعت کے طریقوں میں سے عمدہ طریقہ ہے کہ رمضان المبارک میں روزہ رکھنے کے بعد اللہ کی بارگاہ میں ایک مومن عبادت کی لذت، چاشی اور مناجات کی خاطر کھڑا ہو، اس ذاتِ پیاری کی بارگاہ میں جس نے اپنے بندوں پر اپنی رحمت کے خزانے نچادر کر دیئے ہیں اور ان کے لئے ابوابِ رجاح کھول دیئے ہیں۔ نماز تراویحِ رمضان المبارک کی زینت ہے کہ اس سے رمضان کی راتیں منور ہوتی ہیں جیسے دن روزہ سے منور ہوتا ہے۔

اہل اسلام اور آئمہ محدثین کا اس پر اجماع ہے کہ نماز تراویح کی رکعتیں میں ہیں اور سب سے پہلے جس نے انہیں شروع کیا وہ خود نبی اکرم ﷺ ہیں کہ جنہوں نے اپنے محبوب رضی اللہ عنہم کے ساتھ پہلے دوسرے اور تیسرا روز نماز تراویح ادا کی جیسا کہ صحیح بخاری کی روایت ہے۔ جب چھ تھارو ز ہوا۔ مسجد نمازیوں سے کچھ صحیح بھرگئی تو نبی اکرم ﷺ نماز تراویح کے لئے تشریف نہیں لائے کہ کہیں یہ فرض قرار نہ دے دی جائے۔ اس نبی ﷺ عن کے ہم پر اس احسان کی خاطر الشرب المزدید ان کے مرتبے بلند فرمائے اور ان پر ہزار ہزار حسینیں بازی فرمائے۔

چنانچہ اس کے بعد سے مسلمان الگ الگ انفرادی طور پر تراویح پڑھا کرتے یا چند افراد کی کو اپنا امام ہنا لیتے۔ یہاں تک کہ حضرت عمر قاروہؓ ﷺ کی خلافت کا دور آیا اور کسی نے کہا اگر ان لوگوں کو کسی ایک امام کے پیچے جمع کر دیا جاتا تو

فیصلہ جاتی ہے جاں ثاران بدر و احمد پر درود حنفی گزاران بیعت پر لاکھوں سلام

اچھا ہوتا۔ چنانچہ آپ نے صحابہ رضی اللہ عنہم میں سے سب سے اچھی رکعت کرنے والے صحابی حضرت ابی بن کعب رضی اللہ عنہ کی افتادہ میں لوگوں کو مجمع کیا۔ اب وہ جماعت سے لوگوں کو تراویح پڑھانے لگے۔

ایک روز حضرت عمر رضی اللہ عنہ میں تعریف لائے اور لوگوں کو حضرت ابی کی افتادہ میں تراویح پڑھنے دیکھ کر فرمایا

”یہ ایک اچھا نیا کام ہے“ صحیح بخاری میں یہ روایت موجود ہے۔

اگر کوئی شخص یہ دعویٰ کرے کہ تماز تراویح کی رکعت صرف آٹھ ہیں اور آٹھ پڑھنا ہی سنت ہے اور یہ کہ اگر کوئی آٹھ سے زیادہ پڑھے گا تو وہ بدعت کا مرکب ہوگا، ایسا کہنے سے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی توہین کا ارتکاب ہو گا کیونکہ اس نے صحابہ کو غلط راہ پر سمجھا اور مندرجہ ذیل اساب کی بناء پر اس نے نادانست اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ و آله و سلم کے حکم کی خلاف ورزی کی۔

① نبی اکرم صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے ہمیں اپنی اور اپنے خلفاء راشدین کی سنت پر عمل کرنے کا حکم دیا ہے۔ ارشاد ہے ”جو کوئی تم میں سے زندہ رہے گا بہت سے اختلافات دیکھے گا پس ایسے میں میری سنت اور میرے خلفاء راشدین مہدیتیں کی سنت پر مضبوطی سے قائم رہنا۔“

② حضرت ابی بن کعب رضی اللہ عنہ کو میں رکعت پڑھانے کا حکم حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے دیا اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے اس پر عمل کیا چنانچہ یہ اجماع صحابہ سے طے پایا کہ میں ہی رکعتیں پڑھی جائیں گی۔ اجماع صحابہ رضی اللہ عنہم کی مخالفت نہیا ہت خطہ ناک امر ہے۔ کیونکہ اس سے (نوعہ باللہ) صحابہ کرام کو گراہ تھہرا نے کا پہلو لکھتا ہے کہ گویا وہ سب کے سب ایک غلط کام پر مشتمل ہو گئے جب کروہ کبھی ایسا نہیں کر سکتے۔ پھر نبی اکرم صلی اللہ علیہ و آله و سلم کا یہ فرمانا کہ ”خلفاء راشدین کی سنت پر عمل کرنا“ اس کی کیا توجیہ ہو گی جبکہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ خلفاء راشدین میں سے ہیں۔ کیا واقعی ایسا نہیں؟ کسی کو ان کے خلیفہ را شد ہونے میں شک ہے؟ اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے بارے میں تو سنت مطہرہ میں سند موجود ہے۔

③ ایسا نہیں ہو سکتا کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ و آله و سلم کی سنت کے خلاف چلیں، جبکہ ان کے بارے میں خود نبی اکرم صلی اللہ علیہ و آله و سلم کا ارشاد ہے کہ اللہ نے عمر کے دل اور زبان پر حق جاری کر دیا ہے۔ عمر وہ ہیں کہ جن کی رائے کے مطابق متعدد مواقع پر نزول قرآن ہوا ہے۔ جیسا کہ بخاری و مسلم کی روایت ہے۔ خود حضرت عمر رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ تین بار میں نے اپنی منتہا کو رب کی منتہا کے مطابق پیا۔

④ میں رکعت کے مسنون ہونے پر دلیل سنت میں موجود ہے۔ جیسا کہ من مابودا دو میں ہے کہ ”جب حضرت

عمر رضی اللہ عنہ نے لوگوں کو ابی بن کعب کے چیچے جمع کیا تو وہ انہیں میں رکعت پڑھاتے تھے اور جب رمضان کا آخری عشرہ ہوتا تو ابی عائشہ ہو جاتے تھے کہ لوگ کہنے لگتے ابی بھاگ گئے۔

۵ اسی طرح ممتاز امام مالک سے مروی ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے زمانہ میں لوگ میں رکعت تراویح اور تین رکعت و تر پڑھتے تھے۔

۶ آئندہ محمدین میں سے امام ابوحنیفہ، امام مالک، امام احمد بن حنبل اور امام شافعی کا اس پر اجماع ہے کہ تراویح میں رکعت میں انہوں نے یہ اجماع صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے اجماع کی بناء پر کیا ہے اور اس سے کم رکعات کسی نہیں کہیں۔ البتہ ایک روایت امام مالک کی 36 رکعت کی ہے اور جو کوئی یہ سمجھے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا عمل بدعت ہے جیسا کہ بعض علم کے دعویداروں کا کہتا ہے تو یہ ایک صحابی جیل پر بہت بڑا بہتان ہے۔ جو کوئی کم علم، جامل اور فہم و فرست سے خالی نفس ہی کا سکتا ہے۔

۷ ہمارا مرکز و مخواہ میں شریفین میں اور حرمین میں صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے دور سے آج تک ہمیشہ مسلمانوں نے میں رکعت تراویح میں ادا کی ہیں۔ مسجد حرام اور مسجد نبوی میں اتنے طویل عرصہ سے جو لوگ میں تراویح ادا کرتے رہے کیا وہ سب جامیں تھے اور بدعت و مگر ایسی پر قائم رہے؟

اس دور میں اس ملک ( سعودی عرب ) کے علماء بدعتوں اور نئی نئی باتوں کے ( بظاہر ) سب سے زیادہ مخالف ہیں اگر یہ تک رکعت بھی بدعت ہیں تو حرمین شریفین میں بدلت کر آخر رکعات تراویح کیوں نہیں پڑھائی جاتیں؟ اس کا جواب ظاہر ہے کہ اس ملک کے علماء جانے ہیں کہ میں رکعت حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا عمل ہے اور اجماع صحابہ رضی اللہ عنہم سے ثابت ہے اور جس پر امت محمدیہ کا اجماع ہوا سے کیوں کرتہ دل کیا جاسکتا ہے؟

۸ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی حدیث کا جہاں تک تعلق ہے جس میں آپ نے یہ کہا کہ ”نی اکرم رضی اللہ عنہ نے رمضان یا رمضان کے علاوہ کبھی بھی گیارہ رکعت سے زیادہ رات کی نماز نہیں ادا کی۔ اس میں وہ اس نماز کا تذکرہ کر دی ہیں جو یہ اکرم رضی اللہ عنہ نے مگر میں ادا کی۔ اس بات کی تائید حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کی بات سے ہوتی ہے جس میں انہوں نے بتایا کہ انہوں نے حضور رضی اللہ عنہ کے ساتھ گیارہ رکعتوں سے زیادہ ادا کی ہیں اور پارہ رکعت کے بعد وتر پڑھے ہیں چنانچہ ایک وتر ہوتا تیرہ رکعتیں ہوئیں اور اگر تین وتر حضور رضی اللہ عنہ پڑھتے تو یہ چند رکعتیں ہو جاتیں اور یہ روایت صحیح بنخاری میں پائی گئی متفہور روایات میں سے ہے جبکہ مسلم میں ہے کہ نبی اکرم رضی اللہ عنہ نے ایک شب سترہ رکعتیں ادا

کیں اور جس نے حضور ﷺ کے ساتھ نماز ادا کی وہ ابن عباس رضی اللہ عنہ تھے، جیسا کہ دیگر روایات اور گزشتہ روایت بخاری میں ان کا ذکر ہے۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی روایت حضور ﷺ کی گھر پر نماز تجدی سے متعلق ہے نہ کہ نماز تراویح سے متعلق جیسا کہ بعض اہل علم نے اس کی وضاحت کی ہے۔

⑨ بعض لوگوں نے تراویح کے بارے میں کہا کہ جس نے آٹھ رکعت سے زیادہ ادا کیں وہ ایسا ہے جیسے کوئی فجر کی چار رکعت ادا کرے یا جیسے کوئی دور کوئی اور چار بجھے ایک فرض میں کرے۔ یہ بات کتنی عجیب اور حیرت انگیز ہے۔ نماز تراویح اجماع سے ثابت شدہ نہ ہے۔ اس کو فرض پر کیسے قیاس کیا جاسکتا ہے اور اس کی مثال اس طرح کیسے ذہنی جا سکتی ہے؟

⑩ ان تمام باتوں کے خلاصہ کے طور پر ہم و بات نقل کرتے ہیں جو باطل کی کمر توڑنے کے لئے کافی ہے اور وہ ہے علامہ ابن قدامہ حنبلی رحمۃ اللہ علیہ کا قول جو لغوی میں ہے کہ ابو عبد اللہ احمد بن حنبل کے نزدیک تراویح میں رکعت ہیں۔ یہی امام ثوری اور امام ابو حنیفہ امام شافعی و امام مالک کا ذہنیہ ہے۔ البتہ امام مالک کا ایک قول چھیس رکعت کا ہے جو اہل مدینہ کے عمل سے متعلق ہے۔ ابن قدامہ کہتے ہی کہ ”ہمارے لیے یہی کافی ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے جب لوگوں کو حضرت ابی بن کعب رضی اللہ عنہ کی اقتداء میں جمع کیا تو حضرت ابی رضی اللہ عنہ لوگوں کو یہی رکعت ہی پڑھایا کرتے تھے جیسا کہ سن ابو داؤد میں حضرت علی رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ انہوں نے ایک شخص کو حکم دیا کہ وہ رمضان میں لوگوں کو یہی رکعت پڑھائے اور یہ ایک طرح کا اجماع ہے اور اگر یہ ثابت ہو جائے کہ اہل مدینہ چھیس رکعت ادا کرتے تھے تو بھی حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا عمل اجماع صحابی کی بنابر قابل ایجاد قرار پائے گا۔ (لغتی، جلد: 1، ص: 604)

علماء فقہائے امت نے اس بارے میں جو کچھ کہا وہ ہم نے آپ کے سامنے پیش کر دیا اور اسی پر حنبلی مذہب کے آئینہ کا عمل ہے اور یہی صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے بالا اجماع ثابت ہے۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو حق کی پیروی کی تو فیض نصیب فرمائے۔ (آمین)

ارکان اسلام میں نماز کے بعد دوسریا ہم ترین رکن زکوٰۃ ہے۔ قرآن کریم میں 82 مقامات پر نماز اور زکوٰۃ کی فرضیت کا حکم یکجا وارد ہوا ہے۔

## نمازِ تراویح میں چند توجہ طلب پہلو

ڈاکٹر  
نور احمد  
شاہزاد

نمازِ تراویح ایک ایسی عبادت ہے جو صرف ماہ رمضان المبارک ہی میں ادا کرنا مستون ہے اور یہ زمانہ رسالت مابعد ﷺ سے آج تک مسلمانوں میں متواتر راجح چلی آ رہی ہے۔ نمازِ تراویح کی ترغیب خود نبی کریم ﷺ نے دی ہے۔ آپ ﷺ نے فرمایا ”جس شخص نے رمضان میں ایمان کے ساتھ اور ثواب کی نیت سے قیام کیا اس کے پچھے گناہ بخش دیے جائیں گے۔“ (مسلم)  
شرح مسلم میں امام نووی نے لکھا ہے کہ اس حدیث مبارکہ میں قیامِ رمضان سے مراد نمازِ تراویح ہے۔  
ویکی شارعی حدیث نے بھی اس سے مراد نمازِ تراویح ہی لی ہے۔

### ﴿تاریخ و ابتداء تراویح﴾

صحیحین کی بعض روایات کے مطابق نبی اکرم ﷺ نے نمازِ تراویح پڑھی لیکن مصلحت جماعت کے ساتھ پورا مجہنہ نہیں پڑھی۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ نبی اکرم ﷺ آدمی رات کے وقت مسجد تشریف لے گئے اور نماز ادا کی لوگوں نے بھی آپ کی ابتداء میں نماز پڑھنی شروع کی دی۔ مسیح لوگوں نے رات کی نماز کا آپس میں تذکرہ کیا چنانچہ پہلی مرتبہ سے زیادہ لوگ (اگلی رات میں) جمع ہو گئے۔ دوسری رات نبی اکرم ﷺ تشریف لے گئے اور لوگوں نے آپ کی ابتداء میں نماز پڑھی۔ پھر لوگوں نے مسیح اس واقعہ کا (ویکی لوگوں سے) ذکر کیا (و) تیسرا رات مسجد میں بہت زیادہ لوگ جمع ہو گئے۔ رسول اللہ ﷺ تشریف لائے اور لوگوں نے آپ کی ابتداء میں نماز پڑھی اور چوتھی رات کو اس قدر کثرت سے صحابہ کرام جمع ہوئے کہ مسجد میں جگہ بھک پڑ گئی اور رسول اللہ ﷺ ان (لوگوں) کے پاس تشریف نہیں لائے چنانچہ لوگوں نے نماز پکارنا شروع کر دیا مگر رسول اللہ ﷺ تشریف نہیں لائے حتیٰ کہ مسجد کی نماز کے وقت تشریف لائے۔ جب مسیح کی نماز ہو گئی تو آپ لوگوں کی طرف متوجہ ہوئے، کلمہ شہادت پڑھا اور اس کے بعد فرمایا، گز شستہ رات تمہارا حال مجھ پر مخفی نہ تھا لیکن مجھے یہ خوف تھا کہ رات کی نماز (تراویح) فرض کر دی جائے گی اور تم اس

کی ادائیگی سے عاجز ہو جاؤ گے۔ (مسلم)

مندرجہ بالا حدیث سے یہ بات واضح ہو گئی کہ نبی اکرم ﷺ کو نماز تراویح باجماعت پسند تھی مگر اس خوف سے کہ کہیں اللہ تعالیٰ اسے فرض ہی قرار نہ دے دیں آپ نے تسلسل کے ساتھ مساجد میں باجماعت یہ نماز ادا نہیں فرمائی۔ پھر اسی طرح حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے ابتدائی دور میں الگ الگ بغیر باجماعت نماز تراویح کا سلسلہ جاری رہا۔ تا آنکہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ایک روز مسلمانوں کو حضرت ابی بن کعب رضی اللہ عنہ کی امامت میں مسجد میں نماز تراویح باجماعت کے لئے جمع فرمایا۔ پس اسی روز سے رمضان کے پورے ماہ میں باجماعت نماز تراویح میں رکعت ادا اکرنے کا رواج ہوا۔ خود حضرت عمر رضی اللہ عنہ فرماتے تھے کہ اگرچہ یہ عمل بدعت ہے مگر بدعت حسنہ (اچھی نی بات) ہے۔ (کنز العمال، جلد: 8، ص: 407-408)

### ﴿نماز تراویح میں ختم قرآن﴾

نماز تراویح میں ختم قرآن کا اہتمام بھی سب سے پہلے حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے ہی کہا کہ ما و رمضان میں نماز تراویح میں ایک بار کمل قرآن کریم تلاوت کیا جائے۔ چنانچہ آپ کی قائم کردہ اس سنت پر دنیا بھر کے مسلمان آج بھی عمل ہجرا ہیں۔

البتہ آج جس طرح سے نماز تراویح میں ختم قرآن کرتے ہیں حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ اس دور میں ہوتے تو ہمارا یہ انداز تلاوت و سماحت قرآن دیکھ کر یا تو اس کی اصلاح کی خاطر بعض آئمہ تراویح اور فتنظیمین کو کوٹے لگواتے یا اس سلسلہ کو سرے سے موقوف فرمادیتے۔ کوئی نہ نماز تراویح میں جس تیز رفتاری سے قرآن کریم پڑھا جاتا ہے وہ نماز تراویح یعنی قیام رمضان کی اصل روح کے سر اسر منافی ہے۔ نماز تراویح یا قیام رمضان کا مقدمہ تو یہ تھا کہ عام نہیں کی بہت اس ماہ میں زیادہ دیر تک راتوں کو عبادت کی جائے اور قرآن کریم زیادہ اہتمام کے ساتھ کثرت سے تلاوت و سماحت کیا جائے۔ لیکن بدستی سے ہمارے موجودہ معاشرہ میں نماز تراویح میں ختم قرآن اب ایک رسم سے زیادہ نہیں۔ لیکن وجد ہے کہ اکثر لوگ ایسے حافظ یا امام کے پیچے نماز تراویح پڑھنا پسند کرتے ہیں جو انہیں جلد از جلد تراویح پڑھا کر قارئ کر دے۔ ایسے حافظ کرام کو پکا اور صحیح حافظ سمجھا جاتا ہے جو ابھائی تیز رفتاری سے تلاوت قرآن کریں اور اس میں غلطی یا بھول چوک بھی نہ ہو۔ نوجوان طبقہ خاص طور سے اس طرف مائل و کھائی دھتا ہے اور اسکی بہت کی مساجد جہاں مناسب رفتار سے ترکیل کے ساتھ الفاظ کی صحیح ادائیگی کا لحاظ کرتے ہوئے نماز تراویح میں تلاوت ہوئی ہو، مقتدیوں کی زیادہ تعداد و کھائی نہیں دیتی لیکن اس کا

یہ مقصد ہر گز نہیں کہ اب سرے سے ایسے لوگ ہی نہیں جو سکون و اطمینان سے تراویح میں حلاوت کلام حکیم حروف کی سمجھ ادا نگل کے ساتھ منانے چاہتے ہوں، بلاشبہ ایسے نیک لوگ اب بھی ہیں مگر اکثر ہر کتاب حال وی ہے جو پہلے بیان ہوا۔

### ﴿نمازِ تراویح میں مروجہ جلد بازی کا نقصان﴾

نماز کے تمام ارکان کو تغیر نہ کرو اور سکون سے ادا کرنا تعدل ارکان کہلاتا ہے۔ قتوالی عالمگیری اور فتو و فتاویٰ کی دیگر کتابوں میں لکھا ہے کہ تعدل ارکان اعضاء کے ایسے سکون کو کہتے ہیں کہ اعضاء کے سب جو زکم ایک بار تصحیح پڑھنے کی مقدار تغیر جائیں۔ تغیر رفتاری سے نمازِ تراویح میں یا کسی بھی نماز میں اگر تعدل ارکان نہ ہو سکے جو کہ واجب ہے تو نماز ہی نہیں ہوتی۔ جن مساجد میں تغیر رفتاری سے نمازِ تراویح پڑھی جاتی ہے وہاں یہ بات بطور خاص نوٹ کی گئی ہے کہ رکوع و جمود اور قومہ و جلس میں اطمینان و سکون ہی متفقہ ہوتا ہے، خشوع و خضوع تو بعد کی بات ہے۔ بعض جگہ تو یہ بھی دیکھنے میں آیا ہے کہ امام نے نیت باعذ کر سورة فاتحہ بھی پڑھی اور مفتی ایسی شایعہ بھی نہیں پڑھنے پائے۔

ایسی نماز سے کیا حاصل جس سے روح نماز ہی عاشر ہو اور پورا زور کسی نہ کسی طرح میں رکعت کی تعداد پوری کرنے اور جلد از جلد سوایا ذریثہ پارہ ختم کرنے پر صرف ہو رہا ہو۔ خدارا اس عمل کی حوصلہ ملنی کیجھے آئندہ تراویح کو اس بات کا پابند کیجھے کہ وہ تغیر رفتاری سے نماز نہ پڑھائیں۔ نوجوانوں اپنے بچوں اور ساتھیوں کو اس بات پر آمادہ کیجھے کروہ اطمینان و سکون سے نماز پڑھنے کو ترجیح دیں۔ میں تو یہ کہوں گا کہ اطمینان و سکون سے پڑھی ہوئی دور کعین، جلد بازی اور بے سکونی کی میں تراویح سے کہیں افضل ہیں۔ اسی طرح چھوٹی سورتوں کی پڑھنے کو تلاوت سے ادا کی گئی تراویح کی نماز تغیر رفتاری، جلد بازی اور بے سکونی کی ان میں رکعات سے افضل ہے جن میں آداب و قواعد تلاوت کا لحاظ کئے بغیر قرآن کرنا مقصود ہو۔

### ﴿قرآن سنانے کی اجرت﴾

نمازِ تراویح میں قرآن سنانے کی اجرت مقرر کرنا ایسی تباہت ہے جو معاشرہ میں تیزی سے پھیلی ہے۔ بعض مساجد میں تو ایسے اللہوا لے لوگ مل جاتے ہیں جو بغیر کسی معاوضہ کے قرآن کریم سنانے کو تیار ہوتے ہیں تاہم ایسی مساجد کی بھی کمی نہیں جہاں پہلے سے حافظ، قاری صاحب ہے باقاعدہ اجرت مل کی جاتی ہے جسے عرف عام میں خدمت کا نام دیا جاتا ہے۔ بعض حفاظ کرام (اللہ انہیں معاف کرے) مل کے بغیر قرآن سنانے پر تیار ہی نہیں ہوتے۔ کہیں ایسا بھی ہوتا ہے کہ حافظ صاحب مل نہیں کرتے مگر انہیں اندازہ ہوتا ہے کہ اس محلے سے اتنی رقم اختتامِ تراویح پر ملنے کی توقع ہے۔ پھر اگر توقع سے کم ملے تو اس پر قیامت کی بجائے بر طلاق ہمارا راضکی و برہمی بھی فرماتے ہیں۔ نمازِ تراویح کے لئے یا قرآن پڑھنے یا

ننانے کے لئے اجرت پہنچی طے اور مقرر کرنا حرام ہے اور ایسے امام کے چیچے نماز نہیں ہوتی جو قرآن ننانے کی اجرت مقرر کرواتا ہے۔ لہذا مساجد کی انتظامی، کمیشیں اور حفاظ کرام سے بھدا حرام درخواست ہے کہ وہ قرآن ننانے کی اجرت طے کر کے لوگوں کی نمازیں خراب کرنے سے باز رہیں۔

### ﴿نماز تراویح میں لاوڑا اپنکر کا بے جاستعمال﴾

رمضان المبارک میں اکثر مساجد میں نماز تراویح میں لاوڑا اپنکر کا استعمال کیے جاتے ہیں۔ لاوڑا اپنکر کا استعمال شرعاً جائز ہے یا ناجائز یہ بذات خود ایک نزاعی مسئلہ ہے۔ تاہم نظری ضرورت یعنی زیادہ سامنیں و مقدار میں آواز پہنچانے کی غرض سے اکثر علماء نے اسے جائز قرار دیا ہے۔ لیکن اس جواز سے جو ناجائز فاکہ اٹھایا جا رہا ہے وہ حد جواز سے تجاوز ہے۔ شہری محلوں میں مساجد عموماً قریب قریب ہوتی ہیں اور لاوڑا اپنکر کی آواز تیز ہوتی ہے جس سے ایک مسجد کی نماز تراویح کی آواز دوسری میں بآسانی پہنچ کر وہاں کے نمازوں کے لئے باعث تکفیف بنتی ہے۔ تیز مساجد کی انتظامی اور نظمیں کو اللہ بدایت وے تو انہیں یہ بات سمجھنی چاہیے کہ جس طرح مساجد میں مرد حضرات نماز تراویح میں مشغول ہیں اسی طرح گروں پر خواتین بھی نماز ادا کرتی ہیں۔ لاوڑا اپنکر کی تیز آواز اُن کی نماز میں تینی خل کا باعث بنتی ہے۔ علاوہ ازیں تلاوت کے بارے میں حکم یہ ہے کہ جب تلاوت ہو رہی ہو تو سامن خاموش ہو کر اسے نئے۔ اب علماء کرام سے یہ دریافت کرنا ہے کہ خواتین جن تک لاوڑا اپنکر کی آواز پہنچ رہی ہے وہ اس آواز پر توجہ دیں اور اس تلاوت کو نہیں جو آپ انہیں زبردستی سارے ہے جس یا اپنی نماز پر حصیں؟

آپ خود اپنی ادائیں پر ذرا غور کریں  
کہا ہم نے اگر تو ٹکایت ہو گی  
برہ کرم مساجد میں اور کے لاوڑا اپنکر جن کی آواز باہر جاتی ہے نماز تراویح کے دوران تو بذر کھئے تاکہ گروں پر موجود بیوڑھے اور خواتین بھی اپنی نماز سکون سے ادا کر سکیں۔ ہاں البتہ مسجد میں موجود تمام لوگوں تک کی آواز تلاوت پہنچانے کی غرض سے (اگرچہ اس کے آپ شرعاً مکلف نہیں) صرف اندر وہی اپنکر استعمال کر لیا تو بہت سوں کا بھلا ہو۔ پیر وہی اپنکر پر یہ پابندی مساجد کی انتظامی اور آئندہ حضرات مل جل کر خود ہی لگائیں تو بہتر ہے ورنہ عام مسلمانوں کے مطالبہ پر اگر کبھی کوئی اسلامی حکومت یہ پابندی لگائے گی تو اسے مداخلت فی الدین گروانا جائے گا اور بد مرگی پیدا ہوگی۔

### ﴿تین روزہ، چھر روزہ، وس روزہ تراویح﴾

رمضان المبارک میں بڑے بڑے پوسٹر اور اشتہارات کچھ ان عنوانات کے ساتھ چھتے ہیں، تین روزہ تراویح، چھ

جس شمارانی بدر و احمد پر درود حنگزاران بیت پاکوں سلام

فہلان  
ست نبیت

روزہ تراویح، دس روزہ تراویح کا اہتمام وغیرہ وغیرہ۔

عام لوگ بالخصوص نوجوان طبقاً یے پروگراموں میں زیادہ پیش ہوتا ہے۔ اگرچاں طرح ختم قرآن پر شرعاً کوئی پابندی نہیں لیکن آپ مانیں یا نہ مانیں کہ اس عمل خری سے عملی کا جو پہلو رآمد ہو رہا ہے وہ زیادہ خطرناک ہے کیونکہ بعض نوجوان یہ سمجھنے لگے ہیں کہ تین روزہ یا چھر روزہ تراویح میں اگر ختم قرآن ہو جائے اور اس میں شمولیت کر لی جائے تو پھر رمضان کی باقی راتوں میں تراویح پڑھنے کی ضرورت نہیں رہتی اور عملی ایسا ہو رہا ہے کہ چھر روزہ تراویح میں شامل ہونے والے اکثر نوجوان باقی ایامِ رمضان میں مسجد کا رخ نہیں کرتے۔

یاد رہے کہ اللہ اور اس کے رسول ﷺ نے اس عمل کو پسند کیا ہے، جو اگرچہ تمہارا ہوگر اس پر مداومت یا مسلسل رہے اور اس کے مقابلہ میں ایسا نیک عمل جو زور و شور سے ہو گر اس پر مداومت نہ کی جاسکے اور تمہارے سے عرصے بعد اس کے اثرات زائل ہو جائیں وہ بہر کیف نظر احسان سے نہیں دیکھا جائے گا۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے متفق ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا ”اللہ تعالیٰ کے نزدیک سب سے زیادہ پسندیدہ عمل وہ ہے جس پر زیادہ دوام ہو خواہ وہ عمل کم ہی ہو۔“ (مسلم)

نمازِ تراویح پر مداومت اور رمضان کی تمام راتوں میں قیام اور وہ بھی اطمینانِ سکون کے ساتھ جبی ہو سکتا ہے۔ جب سکون و اطمینان کے حصول کے جو طریقے ہیں ان پر عمل کیا جائے۔ ایسے تمام طور طریقوں سے احتساب کیا جائے جو اس ماہ مقدس کی مخصوص عبادت (قیام) تراویح میں بے سکونی و بے اطمینانی کا باعث بنتے ہوں۔

رمضان کی راتوں میں یہ بات بھی نوٹ کی گئی ہے کہ شروع کی تین چار راتوں میں مساجد میں نمازیوں کی تعداد بہت زیادہ ہوتی ہے جو آہستہ آہستہ کم ہو کر نصف تک جا پہنچتی ہے۔ اس کی بڑی وجہ یہ ہے کہ وہ لوگ جو طویل نمازیں پڑھنے کے عادی نہیں یا سرے سے نمازی نہیں پڑھنے مگر احترامِ رمضان و جس شیطان کی وجہ سے مساجد میں آنے لگتے ہیں، تین چار رات مسلسل ڈیڑھ ڈیڑھ گھنٹہ قیام کر کے تحکم جاتے ہیں اور پھر آنا چھوڑ دیتے ہیں۔

اگر ایسا اہتمام ہو کہ ہر حلہ میں کم از کم ایک مسجد اسی ہو جہاں چھوٹی سورتوں سے نمازِ تراویح پڑھنے کا انتظام ہو تو عبادت کی خاطرِ رمضان میں مسجد کی طرف اٹھنے والے یہ قدم جو دو چاروں ہوں میں تحکم کر کر جاتے ہیں، ان میں دوام اور استقامت پیدا کی جاسکتی ہے۔ اگر آئندہ حضراتِ ذرا سی توجہ دیں تو ان میں سے بہت سے لوگ ایسے ہوں گے جو اپنے عمل میں مداومت (یعنی) پیدا کرنے کے خواہ ہو جائیں گے اور ایک ماہ کا یہ کوئی نہیں رمضان کے بعد بھی عبادات کی طرف مائل ہو رکھے گا۔

## ﴿نوافل میں حاضر فرائض سے عائب ہے﴾

بعض لوگ رمضان کی راتوں میں تراویح میں تو بڑے اہتمام اور ذوق و شوق سے شامل ہوتے ہیں مگر سحری کمانے کے بعد نیند سے مغلوب ہو کر نیچر کی نماز جماعت سے اور وقت پر ادا نہیں کر پاتے۔ اس بات کا خاص خیال رکھانا چاہیے کہ نوافل کی وجہ سے کوئی فرض نہ چھوٹنے پائے۔

دوسری طرف بعض حضرات جو رمضان کی راتوں میں شب بیداری کی دولت لوٹا چاہئے ہیں وہ دن کے اوقات میں اپنے فرائض حسی (ذیوٹی) صحیح طور پر ادا کرنے کی بجائے چھپ چھپا کر سونے کی کوشش کرتے ہیں یاد ریسے ذیوٹی پر جاتے اور آنکھ چھپا کر جلد کل جانے کی کوشش کرتے ہیں۔ اس سے رزق حلال کمانے میں جو دیانتداری و محنت مطلوب ہے وہ نہیں ہو پاتی اور یوں نقلی عبادات کی وجہ سے حقوق العباد میں کمی ہو جاتی ہے، جو کسی صورت بھی مسخر نہیں۔ ضرورت اس امری ہے کہ نقلی عبادات میں اس طرح وقت لگایا جائے کہ فرائض خواہ دہ حقوق اللہ سے متعلق ہوں یا حقوق العباد سے متعلق، متأثر نہ ہونے پائیں۔

نمازِ تراویح کا حقیقی لطف جبکی حاصل ہو سکتا ہے کہ جب اس کا اصل مقصد پیش نظر ہے اور وہ ہے حقوق اللہ و حقوق العباد ادا کرتے ہوئے فرائض و واجبات کی پابندی کے ساتھ ساتھ ماہ رمضان میں اضافی طور پر قیام اللہ کی کوشش کرنا اور کامل اطمینان و سکون اور خشوع و خصوصی سے نمازِ تراویح میں کلامِ حکیم کی ساعت کرنا تا کہ سابقہ گناہوں کی بخشش ہو سکے۔

## قطعاتِ تاریخیہ شہادت

مولانا سید کفایت علی کافی رحمۃ اللہ علیہ

﴿بہشت نصیب شہید جنگ آزادی ہے﴾

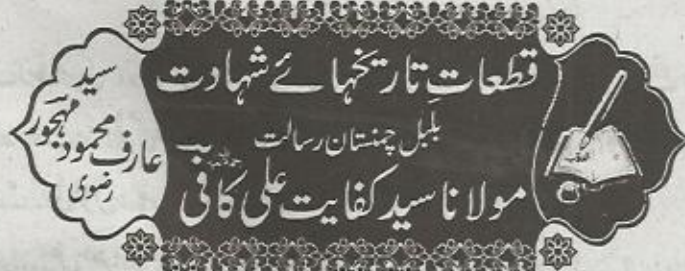
1247ھ

﴿سلطانِ دہستانِ نعمت گویاں ہے﴾

1274ھ

﴿لطف حق مولانا سید کفایت علی کافی مراد آبادی ہے﴾

1858ء



﴿ تاریخ شہادت: 22 رمضان المبارک 1274ھ ﴾

اللہ اللہ ہبہ حق ، کافی عز و شان شا و مدحت ہے  
زیست اس کی بر ہوئی ، کرتے ”نعت گوئی کی پوری خدمت“ ہے  
1858ء

ٹو رضا کا ہے نعت میں مرشد  
مفتر صحیح پہ ہر خن داں ہے  
ذات کافی بلاشبہ ، مجور  
”خانوادہ نعت گویاں“ ہے

1274ھ

تازہ تیرا نصاب نعت گوئی ہے  
زندہ تیری کتاب نعت گوئی ہے  
تاابد کافی رہے گی تیری مہک  
تو ”گھن شاداب نعت گوئی“ ہے

1274ھ

روح پوکی تھی اس نے بجات کی  
جان اس نے عمل میں دوڑا دی  
”فضل ایزد ، شہید آزادی“  
کہہ دو مجور سن شہادت کا

1274ھ

اے کے عز و شان و وقار جگ آزادی  
اے باعث صد افتخار جگ آزادی  
”سیرت قائد سالار جگ آزادی“  
آؤ اپناں ہم مل خل کر سب ، مجور

1274ھ



# خُدارا!

علامہ جلال الدین ڈیروی

تاریخ سے انصاف کریں

تحریک پاکستان کے رہنماء، ممتاز ماہر تعلیم اور مین الاقوامی شہرت یافتہ مورخ ڈاکٹر اشتیاق حسین قریشی فرماتے ہیں ”اس سے پہلے جو کچھ لکھا گیا تھا وہ سب یک طرف تھا، میرے پاس موجود مواد سارے کا سارا دیوبندیوں کے بارے میں تھا، اس لئے لکھتا گیا۔ میں نے ایک تقریب میں کہا تھا کہ تاریخ کو موردا لزام نہ ٹھہرا سیں، تاریخ تو ایک حکم کا درجہ رکھتی ہے، آپ شہادت پیش کریں تو وہ فیصلہ کرے گی۔ آپ شہادت تو پیش نہیں کرتے، کچھ لکھتے اور بتاتے تو ہیں نہیں اور مورخ سے توقع رکھتے ہیں کہ وہ خود ہی کچھ لکھے۔ اب کچھ لٹریچر سامنے آیا تو میں نے اس سے استقدامہ کیا ہے اور مستقبل کا مورخ بھی استقدامہ کرے گا۔“

جب میں علماء الحسن کے موضوع پر تحقیق کر رہا تھا تو میں نے محسوس کیا کہ جو کچھ تحریک جہاد کے بارے میں اب تک لکھا گیا ہے وہ سب یک طرف ہے۔ اس موقع پر میں نے پروفیسر شاہ فرید الحق سے رجوع کیا اور ان کے ذریعے کچھ مواد حاصل کیا۔ ۲

ہمارے نزدیک ڈاکٹر صاحب کے ارشادات بالکل صحیح ہیں، اس صورت حال کی بنیادی وجہ یہ ہے کہ تحریک پاکستان کو کامیابی سے ہمکارانے والے رہنماؤں اور میں علماء مسماع کے عظیم کارناتاؤں کو مظہر عام پر لانے کے لئے خاطر خواہ توجہ نہیں دی گئی جبکہ انگریزی مولویوں کے عقیدت مندوں نے قلم کی قوت سے بھر پور فائدہ اٹھایا اور انہی مرضی سے ایک خود ساختہ تاریخ مرتبا کی، خدا کے خوف سے بے نیاز اہل قلم سے گلہ کرتا بے سود ہے۔ اس قسم میں وہ غیرت وغیرہ، انہوں کو بھی معاف نہیں کرتے۔ مولوی عامر عثمانی قاضی دیوبند قطر از ہیں ”جولائی 1960ء میں خاکسار کراچی میں تھا، یہاں سید محمد الدین صاحب سے جو کبھی دارالعلوم (دیوبند) کی مجلس شوریٰ کے ممبر بھی تھے، جن کی نیک نفسی اور زہد و تقویٰ پر ان کے واقف کاروں میں کوئی اختلاف نہیں اور جن کے گھرے تعلقات مولا نانا مظا احسن گیلانی سے بھی تھے، ملاقاتیں ہوئیں۔ ایک موقع پر انہوں نے واقعہ سنایا کہ جب ”سوانح قاسمی“ کے چھپنے کی تیاریاں تھیں تو ہمیں اس کو پڑھنے کا بے حد اشتیاق لگا ہوا تھا، چھپ کر آگئی تو ذوق و شوق سے پڑھا لیکن بڑی حیرت ہوئی یہ دیکھ کر کہ جن تاریخی امور کا ہمیں علم تھا، ان کا تو اس میں دُور و سُکھ پا نہیں گرا یک تاریخ ضرور موجود ہے۔

اضطراب بسطہ ہوا تو سفر کے گیلانی صاحب کے پاس پہنچ اور عرض کیا کہ حضرت یا آپ نے کیا کیا لکھ دیا؟ گیلانی صاحب کے چہرے پر کرب کی علامات ظاہر ہوئیں اور تاسف کے ساتھ فرمانے لگے، کیا بتاؤں بھائی؟ کمال ہو گیا جو کچھ میں نے لکھا تھا، وہ تو کچھ اور تھا۔

ہم نے پوچھا، اس کا کیا مطلب ہوا؟ انہوں نے فرمایا "میرے تقریباً پانچ سو صفحات بدل دیے گئے ہیں۔" اس حقیقت کو اور بھی متحodon حضرات جانتے ہیں اور وہ ابھی زندہ ہیں کہ دارالعلوم کی طرف سے چھاپی ہوئی دارالعلوم کی مستدر تاریخ "سوانح قاسی" کس بے تکلفی کے ساتھ اصل مسودے میں تحریر کر کے چھاپی گئی ہے اور تحریرات معمولی نہیں بلکہ وسیع تر اور بہنداہی ہیں۔

یہ بات واقع سے کمی جاسکتی ہے کہ اگر تاریخ کو سخ کر کے از سر و مرتب کرنے پر "نوبل پرائز" عطا کرنے کا رواج ہوتا تو یہ حضرات یقیناً اس کے سخت قرار پاتے۔

اہل سنت کی غفلت کی وجہ سے عام تاریخ بلکہ نصابی کتب میں بھی ان لوگوں کو ہیروز کی شکل میں خیش کیا گیا جو پہلے انگریزوں اور اس کے بعد ہندوؤں کے ہموار تھے، اس کے بعد اس اصل مسلمان رہنماؤں کا تذکرہ کچھ اس انداز سے کیا گیا ہے گویا وہ انگریزوں کے زرخیز غلام تھے، ان کے اشاروں پر کام کرتے تھے اور بالآخر انگریزوں نے جاتے وقت ان خدمات کے حوالیں ایک آزاد خود مختار ملک "پاکستان" بطور تخدیم دے دیا۔ ضرورت اس امر کی تھی کہ نصابی کتب میں بغیر کسی ہیر پھیر کے تحریک پاکستان کے حامی اور مختلف مذہبی اور دینگیر رہنماؤں کا تذکرہ شامل کیا جاتا اور ان میں سے جس نے جو کچھ کیا تھا، اسے نہایت دیانتداری کے ساتھ صفحہ قرطاس پر نھیں کھل کر دیا جاتا۔ اس طریقہ کارے چونکہ یہ حقیقت سامنے آ جاتی کہ پاکستان اسلام کے نام پر ہتا ہے جبکہ سکول معاصر اور اکٹھنڈ بھارت کے علمبردار مولوی حوام کے ذہنوں سے یہ بات نکالنے کی تجھ دوکر ہے تھے لہذا ان کے مابین یہ سمجھوتہ ہو گیا کہ دو قومی نظریہ کا پرچار کرنے والے کسی عالم دین کا نام کسی نصابی کتاب میں شامل نہ کیا جائے۔ ان کتب میں چونکہ مذہبی رہنماؤں کی کارکردگی کا ذکر کرنا بھی بہر حال ضروری تھا، جس کا حل یہ نکالا گیا کہ انگریزوں کے منکور نظر اور شرک لیے ہوں مسٹر گارڈنی، نہرو، ٹیلی وغیرہ مم کی قیادت میں کام کرنے والے قوم پرست مولویوں کے نام انگریزوں کے جانی دشمن کے روپ میں شامل کیے جائیں۔

ان کتب میں بچوں کو پڑھایا جاتا ہے کہ قاتمین تحریک بالا کوٹ نے سکونوں کے خلاف جہاد کیا تھا، سکونوں کے بعد وہ اپنے اصل ہدف انگریز کی گردن مروڑ کر اسے یہاں سے کالانا چاہتے تھے لیکن سرحد کے "منافقین" نے انہیں شہید کر دیا۔ فلاں فلاں حضرات انگریز کے خلاف ڈٹ گئے، اگر وہ جدوجہد نہ کرتے تو انگریز یہاں سے کبھی نہ جاتا اور اس

طرح پاکستان قائم ہونے کا سوال ہی پیدائش ہوتا تھا۔ خالصین تحریک پاکستان کے مراکز دارالعلوم دیوبند اور جامعہ اسلامیہ کا تذکرہ اس انداز میں کیا گیا گواہ کیا اگر ان کا وجود نہ ہوتا تو تحدہ ہندوستان میں اسلام ختم ہو جانے کا خدشہ تھا۔

جو طالب علم اس نصاب کو پڑھ کر فارغ التحصیل ہوتا ہے اسے یہ جانے کی خواہش ضرور ہوتی ہے کہ جن مذہبی رہنماؤں کے متعلق اس نے پڑھا ہے انہوں نے جدوجہد ضرور کی تھی لیکن وہ تحریک پاکستان اور قیام پاکستان میں شامل نہیں تھے۔ سوادِ عظیم سنی بریلوی حضرات کے متعلق بھی کچھ نہیں بتایا گیا کہ وہ اس دوران کیا کر رہے تھے، ان کے دارالعلوم اور تعلیمیں بھی تھیں اُن کا رجحان کس جانب تھا؟ اسلام کو اگر دارالعلوم دیوبند، مددوہ اور جامعہ اسلامیہ نے پھایا تو کیا سنی بریلوی دینی مدارس اسلام کی خلافت کرنے کے سلسلہ میں کچھ بھی نہیں کر رہے تھے۔ اس کے ذہن میں یہ سوال بھی بار بار آتا ہے کہ چونکہ تحدہ ہندوستان کے سب مسلمان کسی ملک سے متعلق رکھتے تھے۔ ان میں سے اگر کسی بھی ملک کے رہنماء مسلم ایگ کے حایہ نہیں تھے تو پاکستان کے لئے جدوجہد کن لوگوں نے کی تھی؟ ان ٹھوک و شہادت کو دور کرنے کے لئے آج کی مصروف دنیا میں تحقیق کرنے کے لئے کسی کے پاس وقت نہیں۔ اس لئے فارغ التحصیل طالب علم کو اگر گھر میں کوئی اصل حقوق سے آگاہ نہ کرے تو وہ نصابی کتاب میں درج معلومات کو درست سمجھنے پر مجبور ہوتا ہے۔ راقم الحروف عرصہ دراز تک تاکریں تحریک بالا کوٹ اور ان کے یورڈ کاروں کو جاہدین اسلام کمhtar ہائیں بعد میں جب علمائے حق کے لئے پیچ کا بغور مطالعہ کیا تو اپنے سابقہ خیالات سے رجوع کر لیا۔

اس لحاظ سے تو ہم خوش قسمت ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ہمیں، ہندوؤں، قوم پرست مولویوں اور انگریزوں کو مکانت دے کر پاکستان بنانے کی توفیقی عطا فرمائی جو آج بفضل خدا ایسی قوت بن چکا ہے لیکن یہ دیکھ کر بڑا دکھ دتا ہے کہ یہاں نظام مصطلح جیسا کہ نافذ نہ ہو اج جو قیام پاکستان کا اصل مقصد تھا، اس کے لئے ہم سب کو بروزِ محشر جواب دینا ہوگا۔

اس کے علاوہ ہمیں ایک اور دچکا لگا کہ بھارتی رہنماء اگر چاکھنڈ بھارت قائم کرنے میں ناکام رہے لیکن انہوں نے گاندھی فلسفہ تحدہ قومیت کو پس پشت نہیں ڈالا بلکہ جن نیشنلٹ مولویوں نے اس نظریہ کو برحق ثابت کرنے کے لئے قرآن و سنت سے ولائی فرائیم کرنے کی ناکام کوشش کی تھی، ان کی خدمات کی سرکاری سطح پر شکری، ان کی تحریروں، تقاریر اور میانات کو ہندی، عربی اور دیگر زبانوں میں ترجمہ کر کے دنیا بھر کے اہل علم تک پہنچایا اور یہ تاثر پھیلانے کی ہر ممکن کوشش کی کہ مسلمانوں کے مذہبی رہنماؤں کا ناظم نظر بھی یہی تھا کہ قومیت کا کوئی جگہ نہیں۔ سب ہندوستانی بلا تفریق نہ سب بھائی بھائی تھے لیکن انگریزوں کو نے تحدہ ہندوستان کی قوت کو کمزور کرنے کے لئے اسے تقسیم کیا۔ ہماری (پاکستانی) حکومت نے اسے بنیاد پر پیش کے کا مؤثر جواب دینے کی ضرورت نہیں نہیں کی۔

## (اہلسنت کا دعویٰ)

اہل سنت کا دعویٰ یہ ہے کہ حضرت علامہ فضل حق خیر آبادی رحمۃ اللہ علیہ اور دیگر سنی قائدین نے 1857ء کی جگ آزادی میں نہ صرف انگریزوں کے خلاف جہاد کے فتوے دیے بلکہ خود بھی اس میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیا اور قید و بند کی صورتیں برداشت کیں۔ ان کی جانبی اس ضبط ہوئیں اور بعض کو چنانی کی سزا ہوئی۔ اس کے بعد سنی رہنماؤں نے مسلسل انگریزوں کے خلاف مسلمانان ہند کی رہنمائی کی۔

امام احمد رضا خان فاضل بریلوی قدس سرہ نے دو قوی نظریہ کا احیاء کیا، ہندو مسلم اتحاد کی شدید مخالفت کی، ہمنزگاری کی، سربراہی کو مسلمانوں کے لئے مضر قرار دیا اور انگریزوں کی طرح ہندوؤں سے بھی ترک موالات کرنے کی ہدایت فرمائی۔ انہوں نے یہ تجویز بھی پیش کی کہ مسلمان اپنی تنظیم ہنا کیں اور اپنی انفرادیت قائم رکھتے ہوئے ایک مسلمان سربراہ کی زیر قیادت جدوجہد آزادی میں حصہ لیں۔

فاضل بریلوی قدس سرہ کے خلاف معتقدین اور دیگر ہم ملک علماء و مشائخ نے ان ہی خطوط پر کام کیا۔ ان میں سے کسی نے بھی کاٹگریں کی جماعت نہیں کی بلکہ بعض برادر ایک راست مسلم لیگ میں شامل ہوئے اور مختلف عہدوں پر فائز رہے جبکہ اکثریت نے آئل انگریزی کا انگریز کے پلیٹ قارم سے نظریہ پاکستان کے لئے شب دروز کام کیا جو فاضل بریلوی نور اللہ مرقدہ کے دست راست اور مایہ تاز خلیفہ صدر الافق مولانا مفتی نعیم الدین مزاد آبادی قدس سرہ کی کوششوں سے 1925ء میں وجود میں آئی۔ ان قابل احترام بزرگوں نے کاٹگری مولویوں کے ایک قوی نظریہ کا موثر دیکھا اور ان کا بہر مودو پر پیچھا کیا۔ مزید یہ کہ سنی علماء و مشائخ نے مساجد اور عام جلسوں میں تقاریر کر کے مسلمانوں کو مسلم لیگ میں شامل ہونے کی رغبت دلائی اور اسے عوامی جماعت بنانے میں کلیدی کردار ادا کیا، نیز عوام سے چندہ دلوں کو مسلم لیگ کا خزانہ بھر دیا۔ 1945-46ء کے انتخابات میں مسلم لیگ کے امیدواروں کو کامیاب کروانے کی خاطر مسلمانوں کے گھروں پر سٹک دی۔

یہ دعویٰ کرنا بے جائے ہوگا کہ یہ ان حضرات کی انتہک کوششوں کا نتیجہ تھا کہ قوم پرست مولویوں کی انتخابی ہم ناکام ہوئی اور ان کے امیدواروں کی ضمانتیں ضبط ہوئیں۔ اس طرح ان کا کاٹگری مولویوں کا یہ پروپیگنڈہ جھوٹا ثابت ہوا کہ مسلم عوام کی اکثریت ان کے ساتھ ہے، نیز اس ذلت آمیر نگست کی وجہ سے انہیں اپنے آقاوں کے سامنے شرمندگی ہوئی اور وہ ان کی نظر سے گر گئے۔

غالباً یہی وجہ ہے کہ گاندھی فلسفہ متحده قومیت سے ہمدردی رکھنے والے لوگ آج بھی ان سنی قائدین کو برداشت

کرنے کے لئے آمادہ نہیں اور وہ انہیں بدنام کرنے کے لئے جھوٹ بولنے کو بھی کاروڑا ب سمجھتے ہیں۔ اس میں شک نہیں کہ اہل سنت جو کچھ کہتے ہیں وہ سمجھ ہے لیکن اسے ثابت کرنے کے لئے مستند تحریری دلائل کی ضرورت ہے۔ آج اگر کوئی پوچھ بیٹھے کہ بھائی دکھائی کہاں لکھا ہوا ہے کہ اہل سنت بھیت جماعت مسلم ایک کے ساتھ تھے؟ ممکن ہے بعض ایسے لوگ موجود ہوں جن کے پاس اس موضوع پر کچھ کتب و رسائل موجود ہوں اور وہ پوچھنے والے کو مطمئن بھی کر دیں لیکن چونکہ جا لفظیں کی طرح نتود افر مقدار میں اس قسم کا لٹریچر شائع کیا گیا ہے اور نہ ہی وسیع یا نے پر اس کی تشبیہ کی گئی ہے، اس لئے گزشتہ چند سالوں میں جو قابل ذکر کتابیں بازار میں آپنی ہیں، اکثر سی حفظات ان کے ناموں سے بھی واقع نہیں اور نہ کوہہ کتب بھی صرف چند شہروں میں دستیاب ہیں۔ لیکن وجہ ہے کہ وہ روں کو بتانا تو در کثار، اہل سنت کی اکثریت خود ہی اپنے ان بزرگوں کے اسام اگر ایسی تک نہیں جانتی جنہوں نے تحریک پاکستان میں سرگرم حصہ لیا تھا۔ سئی اہل قلم کی اکثریت کی ابھی تک قلم چھوڑ ہڑتال جاری ہے جبکہ جا لفظیں مسلسل یہ پوچھنے کر رہے ہیں کہ سنی بریلوی حفظات نے کسی بھی تحریک میں حصہ نہیں لیا بلکہ ان کے بڑوں نے مسلم ایک کے چوٹی کے رہنماؤں پر کفر کے قتوے لگائے اور عمر بھرا گئریزون کے اشاروں پر ناچہ رہے۔ مزے کی بات یہ ہے کہ اڑام لگانے والے خود یہ جانتے ہیں کہ وہ جھوٹ بول رہے ہیں لیکن چونکہ انہیں یہ علم ہے کہ اہل سنت خواب خروش کی نیند سو رہے ہیں اور اگر کسی کو نے سے کوئی آواز آئی بھی تو وہ اتنی موڑنہیں ہو گی اور ان کی مسلسل حق پوکار کو بالآخر کی سمجھا جائے گا۔ ہماری رائے میں ایسی صورت حال میں خاموش رہنا اپنے پاؤں پر خود کھاڑی مارنے کے مترادف ہے۔

## ﴿حوالہ جات﴾

۱۔ رضی حیدر خاپہ: دوقوی نظریہ کے حاوی علماء اور ڈاکٹر اشتیاق حسین قریشی، سورتی اکیڈمی کراچی، ص: ۱۸-۱۹

۲۔ ماہنامہ قیضان فیصل آباد مارچ ۱۹۷۸ء ص: ۳۱

۳۔ ماہنامہ جگی دیوبند، فروری نارج ۱۹۶۱ء ص: ۵۷

☆ زکوٰۃ و صدقات وغیرہ میں افضل یہ ہے پہلے اپنے بہن بھائیوں کو دے، پھر ان کی اولاد کو، پھر بچاؤں اور پھوپھیوں کو، پھر ان کی اولاد کو پھر ماموؤں اور خالا دوں کو، پھر ان کی اولاد کو پھر دوسرے رشتہ داروں کو، پھر پڑو سیوں کو، پھر اپنے پیشوں والوں کو، پھر اپنے گاؤں اور شہر کے رہنے والوں کو۔ (جو اہر عالمگیری ہے)

## پاکستان کے حقیقی معمار کون؟

ڈاکٹر محمد مجتبی احمد

ایک قول کے مطابق یہ صیریں جب پہلا شخص مسلمان ہوا پاکستان اسی دن ہی بن گیا تھا اور یہ شخص یقیناً تھی تھا۔ اس لیے ہم کہہ سکتے ہیں کہ پاکستان کی خشت اول ایک سی نے رکھی اور دو قومی نظریہ کے آغاز و ارتقاء کا سبب بھی ایک سی ہی بنا۔ اس اولین رہنمائے پاکستان اور ہمارے اکابر علماء و مشائخ اہل سنت و جماعت کے درمیان کئی صد یوں بعد ہے۔ جس کا اس مختصر وقت میں احاطہ نہیں کیا جاسکتا۔ اس لیے اس فکری و علمی ارتقاء کو یہاں کیے بغیر ہم ۱۸۵۷ء کی جنگ آزادی کے تمام سی مجاہدین اور شہداء کو سلام پیش کرتے ہیں۔ اس جنگ آزادی کے بعد علماء نے کئی مدارس قائم کیے، مختلف انجمنیں اور جماعتیں قائم کیں، مختلف موضوعات پر لشکر شائع کرایا، تاکہ مسلمانوں کے دین و ایمان کے تحفظ کے لیے مؤثر اقدامات کر کے انہیں آئندہ کے سیاسی، سماجی اور معاشری حالات کا مقابلہ کرنے کے قابل بنایا جاسکے۔

سینی علماء نے ۱۹۲۱ء میں جماعت انصار الاسلام بریلی قائم کی جو اپنے دیگر مقاصد کے علاوہ مسلمانوں کی سیاسی تعلیم و تربیت کرنے کا مقصد بھی رکھتی تھی۔ اسی سال ہر سید صدیقہ اللہ شاہ دوم نے اپنے آباؤ اجداد کے زریں نقش قدم پر چلتے ہوئے اگریز سامراج کے خلاف جہاد کے لیے اپنے بخوبیوں کو عازی کے نام سے منضم کیا اور اگریز کے خلاف سوں تا فرمانی کی تحریک شروع کر دی۔ جس کے دوران اگریز کو سندھ کے بعض علاقوں میں مارشل لامگانہ پر اور ہیر صاحب کو 20 مارچ 1943ء کو چھانی دے دی گئی۔

دو قومی نظریہ کے ارتقاء میں 1897ء کو پہنچ میں ہونے والی سی کانفرنس کی اہمیت کو نظر انداز نہیں کیا جا سکتا جس میں امام احمد رضا خاں بریلی ہی نے ہندو مسلم اتحاد کی ہر سڑک پر مخالفت کی۔ اسی لیے وہ 1916ء میں ہونے والی بیانی لکھنؤ اور تحریک خلافت ترک ”دین اکبری“ کا ہندو مسلم اتحاد کے نام سے اتحاد کرنے کا منسوبہ تھا۔ مولانا احمد رضا خاں کے علاوہ ہر سید مہر علی شاہ گوڑوی اور سندھ کے اکثر علماء و مشائخ بھی ان تحریک کے مخالف تھے۔

یہ ان تحریک کے دوران قائم ہونے والے نام نہاد ہندو مسلم اتحاد کا ہی نتیجہ تھا کہ 1922ء کے آخر میں ہندوؤں نے شدید تحریک کا آغاز کیا۔ اس کے سد باب کے لیے دوسری سی تھیموں کے علاوہ جماعت رضاۓ مصطفیٰ بریلی اور انجمن

خدام الصویہ ہند اور اس کے رہنماؤں خصوصاً مولانا شاہ مصطفیٰ رضا خان برٹلیوی، مولانا محمد حبیم الدین مراد آبادی اور میر جماعت علی شاہ علی پوری نے شامدار خدمات سراجیم دیں اور تقریباً چار لاکھ افراد کو مردم ہونے سے بھیجا۔

مسلمانوں ہند کے خلاف انگریز اور ہندوؤں کے ساتھ ساتھ قوم پرست رہنماؤں کی بڑی ہوئی ریشہ دو اتحادوں کے خلاف اہل سنت کی مسٹری قوتوں کو ایک پلیٹ فارم کے ذریعے ضرب و مظلوم کرنے کے لیے مارچ 1925ء میں مراد آباد میں "آل ائمیانی کا نفرس" کا قیام عمل میں آیا۔ ابتدائیاً ایک خالص دینی و تبلیغی جماعت تھی تاہم بعد ازاں حالات کے بدلتے ہوئے تقاضوں کے تحت اس نے سنی مسلمانوں کی سیاسی رہنمائی کے لیے بھی اپنے آپ کو وقف کر دیا۔ اسی طرح نومبر 1927ء میں یونیورسٹی شاہ جلال پور شریف نے تحریک حزب اللہ کا آغاز کیا۔ جس کے مقاصد میں مسلمانوں کے باہمی اتحاد اور ان کی سماجی و دینی حالات کو ہبہ کرنا بھی شامل تھا۔

1936-1937ء کے انتخابات میں مسلم لیگ کو لکھت کا سامنا کرنے کے بعد اپنی تنقیم نہ اور معاشرہ کے خلاف طبقات سے رابطہ قائم کرنا کا احساس ہوا۔ دوسرے طبقات کی طرح علماء و مشائخ نے بھی مسلم لیگ کی اس کوشش کو سراہیت ہوئے اس سے ہر ممکن تعاون کرنا شروع کر دیا اور اپنے طبقہ ہائے اثر میں مسلم لیگ کے اغراض و مقاصد کی تبلیغ و اشاعت کا بھرپور امداد میں آغاز کر دیا۔ اس سلسلے میں ہر جماعت علی شاہ، مولانا حضرت مسیحی، مولانا عبدالحکیم بدایوی اور مولانا محمد برہان الحق جبل پوری کے ہندوستان بھر کے طوفانی دوروں کی اہمیت اور اثرات کے جھنڈے کو اسلام کا جھنڈا اور باقی تمام جھنڈوں کو کفر کے جھنڈے قرار دیا گیا۔

23 مارچ 1940ء کے مسلم لیک کے تاریخی سالانہ اجلاس میں قرارداد لا ہور (جسے بعد ازاں قرارداد پاکستان کہا گیا) منظور کی گئی۔ اس اجلاس میں سی علماء و مشائخ بھی موجود تھے جن میں تمیان نام مولانا ابوالحنیت سید محمد احمد قادری، میر امین الحنات مالکی شریف، مولانا عبدالحامد بدایوفی، مولانا تارقی احمد خان کیش، مولانا عبد الخلوف ہزاروی، میر عبداللطیف زکوڑی شریف، مولانا محمد بخش مسلم، مولانا ابراء یم علی پشتی اور مولانا محمد عبدالستار خان نیازی ہیں۔ مولانا عبدالحامد بدایوفی نے تو قرارداد کے حق میں پہلے زور تقریبی کی تھی۔ اس قرارداد کا منظور ہونا تھا کہ سی علماء و مشائخ نے پورے ہندوستان میں مطالبة پاکستان کے حق میں مسلم رائے عامد کو ہموار اور ملک کرنا شروع کر دیا۔ اسی دوران سلطان ابو عظیم حضرت مولانا ابوالنور محمد بشیر کو ملکی ریاست کا پہلے شریک بھی خاصاً مقبول ہوا۔

پاک اللہ پاک احمد پاک جنم و جان ہو  
کیوں نہ رہنے کے لیے ملک پاکستان ہو

علماء کی اسی حمایت کی تحریک کو مزید تقویت اس وقت تھی جب اپریل 1943ء میں مسلم لیگ نے علماء و مشائخ کے نام باقاعدہ ایک اجیل جاری کی۔ جس کے ذریعے ان سے درخواست کی گئی کہ وہ اور ان کے لاکھوں بیرون کار مطالبہ پاکستان کے لیے ہر وقت اور ہر ہفت کوشش کریں۔ چنانچہ اس اجیل کے بعد سی علماء و مشائخ نے ہندوستان بھر میں اور خصوصاً مسلم اکثریتی صوبوں میں جلوسوں، عرس کی تقریبات اور حافل میلاد و دینگردنی و زیارتی تقریبات کے ذریعے نظریہ پاکستان اور مطالبہ پاکستان کے لیے مسلمانوں کو یکسو کر دیا۔ اس تحریک کا نتیجہ کمال 1945-1946ء کے انتخابات کی انتخابی ہم تھی۔ یہ انتخابات پاکستان یا انہنہ بھارت کی بنیاد پر ہوئے گئے۔ ان انتخابات میں مسلم لیگ کو جو بھاری اکثریت حاصل ہوئی وہ سی علماء و مشائخ کی حمایت کی مرہون منت تھی۔

ان انتخابات کے پچھے عرصہ پہلے اکتوبر 1945ء میں ہیر صاحب مالکی شریف نے مالکی شریف میں ایک اجتماع میں ”جمعیت الاصفیاء“ کے قیام کا اعلان کیا اور آئندہ انتخابات میں مسلم لیگی امیدواروں کی حمایت کا اعلان کرتے ہوئے اس امید کا اعلیٰ کیا کہ پاکستان میں شریعت اسلامیہ کو بالادی حاصل ہوگی۔ جمعیت الاصفیاء کے اس تاسیسی اجلاس میں ہندوستان بھر کے 500 سے زائد علماء و مشائخ نے شرکت کی۔

اس انتخابی ہم میں کئی علماء و مشائخ نے اپنے قادی اور ایلوں کے ذریعے اپنے مریدین کو خصوصاً اور تمام مسلمانوں کو عموماً ہر زور اجیل کی کوہ مسلم لیگ کو اپنے حلقوں میں کامیاب کرائیں کیونکہ مسلم لیگ کے مطالبہ پاکستان کی بنیاد ایک اسلامی رفاقتی ملکت کا قیام ہے۔ اس سلسلے میں ہیر جماعت علی شاہ، ہیر فضل شاہ، میاں علی محمد خان بی شریف، سید سیدی الدین تو نہ شریف، دیوان سید آل رسول علی چشتی، ہیر شریف، ہیر غلام حبی الدین گولڑہ شریف، خواجہ قمر الدین سیالوی سیال شریف، مولانا شاہ محمد عبد الحليم صدیقی، خواجہ نواب الدین چشتی رہا ای، مولانا امجد علی عظیمی، ہیر محمد حسن جان سرہندی اور ہیر عبد الرحمن بھر چوہڑی شریف رحمۃ اللہ علیہم اجمعین کے نام نہیاں ہیں۔

علاوہ ازیں AIS (آل اٹیلیا سی کانٹری) کی طرف سے 55 علماء و مشائخ کا ایک مشترکہ بیان جاری ہوا جس میں مسلم لیگ کی حمایت کا اعلان کیا گیا۔ ان ایلوں اور قادی کے علاوہ علماء و مشائخ نے ہندوستان کے اکثر حلقوں کا دورہ کر کے مسلم لیگ کے انتخابی ہم ملیٹی طور پر بھی چلائی۔ چنانچہ اس سلسلے میں مولانا حبیم الدین راڈا آبادی نے بیگان، بیجان، بھائی، نہر اس، دہلی، یونی، جناتا گرہ، راجپتنان اور کامیابی اور کا تفصیل دورہ کیا۔ سید محمد محدث کھوچھوی اشڑی نے بیارس کا دورہ کیا۔ ہیر فضل شاہ نے پٹھوہار اور وادی سون کا، خواجہ قمر الدین سیالوی نے ضلع سرگودھا اور جعجٹ کا، ہیر غلام حبی الدین گولڑہ دی نے راوالپنڈی اور گوجرانوالہ کا، ہیر محمد حسن شاہ علی پوری نے صوبہ سرحد کا جکہ، ہیر مالکی شریف اور ہیر زکوڑی شریف نے صوبہ سرحد

کو اپنی توجہ اور انتخابی ہمہ کام مرکز بنا یا۔

بیرونی صاحب ملکی شریف نے اسی دوران ایک جلسہ میں کہا کہ اگر انگریز نے ہمارا مطالبہ پاکستان قبول نہ کیا تو وہ تمام مسلم انوں پر جہاد فرض قرار دے دیں گے تا کہ وہ بیرونی بازار پاکستان حاصل کر لیں۔ بیرونی صاحب کی انگی خدمات جلیلہ کا نتیجہ تھا کہ قائد اعظم نے 24 نومبر 1945ء کو ملکی شریف میں حاضری دی اور بیرونی صاحب کی نظریہ پاکستان اور قیام پاکستان کے سلسلے میں ان کی طرف سے جاری جدوجہد کا اعتراف کرتے ہوئے ان سے تحریری وعدہ کیا کہ پاکستان کے آئندہ بننے والے آئین کی بنیاد "قرآن و سنت" ہی ہو گی۔ ان انتخابات میں سنی علماء و مشائخ مسلم ایک کے لئے پر مرکزی اور صوبائی اسلامیوں کے لئے منتخب ہوئے، ان میں بیرونی صاحب جلال پور شریف، مولانا حضرت مولانا محمد برهان الحق جبل پوری، بیرونی صاحب زکوڑی شریف اور مولانا عبدالستار خاں نیازی نمایاں ہیں۔

تحریک پاکستان میں سنی علماء و مشائخ کی خدمات کے حوالے سے اپریل 1946ء میں منعقد ہونے والی ہماری سنی کانفرنس کے نتائج و اثرات کا ذکر نہ کرنا تاریخی حقائق کو شوری طور پر سمجھ کرنے کے متراff ہے۔ اس کانفرنس میں علماء و مشائخ اور عوام اہل سنت ہزاروں کی تعداد میں شریک ہوئے اور AISC (آل انٹریا سٹنی کانفرنس) کے نئے صدر سید محمد سعید پھوجھوی کی قیادت میں مطالبہ پاکستان کے حق میں ایک تاریخی قرارداد منظور کی جسے "قرارداد لاہور ٹانی" بھی کہا جا سکتا ہے۔ اس قرارداد کے ذریعے اعلان کیا گیا کہ AISC کا یا اجلاس مطالبہ پاکستان کی پرور حمایت کرتا ہے۔ اس میں اس عزم کا بھی اظہار کیا گیا کہ علماء و مشائخ اہل سنت اسلامی حکومت کے قیام کی تحریک کو کامیاب بنانے کے لیے ہر ممکن قربانی دیں اور پاکستان کے لیے ایسی حکومت قائم کریں جو قرآن کریم اور احادیث نبویہ کی روشنی میں فقہی اصول کے مطابق ہو۔

AISC کی قیادت کی پاکستان میں کتنی گہری اور جذباتی وابستگی تھی اس کا اندازہ اس تحریر سے بآسانی لگایا جاسکتا ہے جو ایسی ملکی مولانا ناصر الدین مراد آبادی نے AISC پنجاب کے آر گنائزر مولانا ابو الحسن سید محمد احمد قادری کو ایک خط کے ذریعے ارسال کی۔ انہوں نے لکھا کہ سنی کانفرنس ہرگز مطالبہ پاکستان سے دست پردار نہ ہو گی۔ اگر بالفرض مسٹر جناب مطالبہ پاکستان سے دست پردار بھی ہو جائیں تو بھی سنی کانفرنس اس میں ان کی حمایت نہ کرے گی اور اپنا مطالبہ پاکستان پر ضرور حاصل کرے گی۔

ہماری کانفرنس کے بعد ایک نئے اور فیصلہ کن جذبہ کے تحت علماء و مشائخ نے قیام پاکستان کے لیے جدوجہد جاری رکھی۔ جس کو مزید بہتر اور مطلک کرنے کے لیے پنجاب مسلم ایک نے نومبر 1946ء میں ایک مشائخ کمیٹی بنائی۔ اس کے سکرٹری مولانا

ابراہیم علی چشتی تھے اور اس میں سید محمد محدث کوچھ جوئی، ہجر جماعت علی شاہ، ہجر صاحب مانگی شریف، خواجہ قمر الدین سیالوی، ہجر فضل اور ہجر غلام مانگی الدین گولڑوی نمایاں تھے۔

قیام پاکستان کی جدوجہد میں جولائی 1946ء میں سرحدیں ہوتے والا ریفر ڈم آخری سرکرد حق دبائل ثابت ہوا۔ اس سرکرد میں بھی علماء و مشائخ نے گرائی قدر خدمات سراجہم دیں۔ ان میں نمایاں نام ہجر صاحب مانگی شریف کا ہے کہ جن کے بغیر اس ریفر ڈم میں پاکستان کے حق میں 99% ووٹ حاصل کرنا مسلم لیگ کے لیے نامکن تھا۔ ہجر صاحب مانگی شریف کے علاوہ، ہجر صاحب زکوڑی شریف، حافظ خواجہ سید یاد الدین تو نہ شریف، ہجر جماعت علی شاہ، مولانا عبد الحامد بدایوی، خواجہ قمر الدین سیالوی، ہجر محمد حسن سلطان بابو، ہجر سید غلام مانگی الدین گولڑوی، مولانا نبرہان الحنفی جبل پوری اور مولانا عبد السارخان نیازی نے بھی سرحد کا دورہ کر کے مسلمانوں کو پاکستان کے حق میں ووٹ ڈالنے کے لیے قاتل کیا۔

آج پاکستان میں اکابرین تحریک پاکستان کے حقیقی اور وحاظی فرزند کیش تعداد میں موجود ہیں۔ اب ان کا فرض ہے کہ وہ تحریک پاکستان کے دوران کے گئے وعدوں کو عملی حل دینے کے لیے میدان عمل میں آئیں۔ جیسے آپ ان اکابرین کے دینی و روحانی ورثت کے وارث ہیں اسی طرح آپ پر یا اخلاقی قرض ہے کہ آپ اپنے آپ اور اجداد کے وعدہ کو پورا کریں اور حکومت وقت سے کروائیں۔ یہ حقیقت ہے کہ پاکستان بنانے والے سنی تھے اور اس کو بچانے والے بھی صرف سنی تھی ہوں گے۔

آپ حضرات سے ایک اچھی کروں گا کہ آپ کے پاس تحریک آزادی اور تحریک پاکستان کے خواہی سے جو بھی مواد موجود ہو برہہ مہربانی اس کو مرتب کرو اکر شائع کرائیں تاکہ یہ ریکارڈ محفوظ ہو سکے۔ ساتھ ساتھ آپ حکومت سے مطالیہ کریں کہ ان اکابرین تحریک پاکستان کی خدمات کو ہر سطح کے قطیں نصاب کا حصہ بنایا جائے۔ ان کے بارے میں میڈیا سے خصوصی پروگرام پیش کیے جائیں، ان کے نام پر یادگاری لکھت جاری کیے جائیں، ملک کی اہم عمارتوں، قلعیں اداروں اور شاہراووں کے نام ان شخصیات کے نام پر کھیل جائیں تاکہ ان اکابرین کی پر علوم اور بے لوث خدمات کا پچھنچ پکوچھ مصلد یا جا سکے۔



☆ بہو، داما دا اور سوتیلی ماں یا سوتیلے باپ یا زوجہ کی اولاد جو دوسرے شوہر سے ہو یا شوہر کی اولاد جو دوسری بیوی سے ہو اور دوسرے رشتہ داروں کو زکوٰۃ دے سکتے ہیں۔ ۔ ۔ ۔ ر دالمختار

## دو قومی نظریہ

مولانا محمد فیض احمد اویسی اور علمائے اہلسنت

جب دیا رہند میں دو قومی نظریہ کا نفرہ بلند ہوا تو انگریزوں اور ہندوؤں کے اس خطرناک منصوبہ کے مہلک تباخ کو پہلے ہی مرحلے میں بجا پ کر جس عالم ربانی نے ہندو مسلم اتحاد کے خلاف آواز اٹھائی وہ امام اہلسنت مولانا شاہ احمد رضا خان صاحب بریلوی قدس سرہ تھے۔ چنانچہ انہوں نے فرمایا: ”ان کی ابھی ایک آنکھ کھلی ہے مگر دوسرا ابھی تک بند ہے۔“ یعنی انگریزوں سے مخالفت والی آنکھ کھلی ہے لیکن ہندوؤں سے دلی محبت رکھنا یوں سمجھو کر دوسرا آنکھ بھی بند ہے۔

● وہاں پر اور دیو بندیوں نے اپنے پڑکے جلس میں ایک وضاحت انگریز کی تعریف میں یہ الفاظ کہا دیے کہ ”گورنمنٹ انگریزی کا معاملہ خدا کے معاملوں کا پورا نمونہ ہے۔“ امام شاہ احمد رضا خان بریلوی قدس سرہ کو معلوم ہوا تو آپ نے عظیم آباد میں ان کا رو فرماتے ہوئے کہا ”ندوہ تمام یہ دینوں گمراہوں کے اتحاد کو فرض کرتا ہے اور کہتا ہے کہ گورنمنٹ انگریزی کا معاملہ..... اخ نی یہ کلمات خرافات اور موجب غضب ذوالجلال ہیں۔“

(حیات اعلیٰ حضرت، ج 1، ص: 127)

● سنی کا نفرنس پشن 1897ء میں فرمایا: ”تم نے دیکھا یہ حالت ہے ان لیڈر بننے والوں کے جذبات کی۔ کیسے کیسے شریعت کو بدلتے، مسلیح پاؤں کے نیچے کھلتے اور خیر خواہ اسلام بن کر مسلمانوں کو چھلتے ہیں۔ موالات شرکین ایک معاہدہ مشرکین دو، استعانت بالمشرکین تین، مسجد میں اعلاء مشرکین چار، ان سب میں بلا مبالغہ یقیناً لیڈرلوں نے خنزیر کو دنبے کی کھال پہننا کر حلال کیا ہے۔“ (ابجیۃ المودعہ، ص: 86)

چنانچہ اعلیٰ حضرت امام احمد رضا بریلوی صلی اللہ علیہ وسالہ و علیہ السلام کے اس بیان نے مسلمانان ہند کی بروقت رہنمائی کی اور یہ اسی کا نتیجہ تھا کہ ملک بھر میں دو قومی نظریہ کی حمایت اور ہندو مسلم اتحاد کی مخالفت ایک ملک کی تحریک کی صورت اختیار کر گئی۔ یہ کہنا مبالغہ نہیں ہے کہ اعلیٰ حضرت امام احمد رضا بریلوی نے 1897ء میں دو قومی نظریہ کا جو تصور پیش کیا اور ہندو مسلم اتحاد کے بظلال پر جو بیان دیا تو اس کی روشنی میں چودھری رحمت علی، علامہ اقبال اور مسٹر محمد علی جناح نے مسلمانوں کے لیے ایک الگ ریاست (پاکستان) کا مطالبہ کیا اور حصول پاکستان کے لیے علماء و مشائخ اہل سنت اور مسلمانوں نے جان کی بیازی لگادی۔

جب مسلمان مسلم بیک کے ماتحت تحدیہ کر حصول پاکستان کی جدوجہد میں مصروف ہوئے تو ہندوؤں کے آئے کار کا گھر کے علماء نے ہندوؤں کا ساتھ دیا اور پاکستان کے حصول کی راہ میں سازشوں کے جال بچا دیئے تو اس نازک موز پر مسٹر محمد علی جناح نے علماء اہلیت و جماعت سے تعاون کی مزید اتفاق کی چنانچہ مولانا قاضی احسان الحق "مفتی بہرائچ" کی قیادت میں اہلیت علماء کا ایک وفد کلکتہ میں مسٹر محمد علی جناح سے ملا قیہ ہوا۔

مسٹر محمد علی جناح نے صاف اور واضح لفظوں میں علماء اہلیت کو یقین دلایا کہ پاکستان کے قیام کا مقصد وید خدا پاکستان میں اسلامی نظام کا نفاذ اور کتاب و سنت کی حکمرانی ہے۔ اس وضاحت کے بعد سی علماء مشائخ نے تحریک پاکستان کو منزل مقصود تک پہنچانے کے لیے عملی اقدامات کئے۔ (دھوت حق، ص: 11)

نیشنلٹ علماء اور یونیورسٹی لیڈروں کی پاکستان و شہنی کے مجاز کو پاٹ پاش کرنے اور تحدیہ ہندوستان کے جمہور اہلیت و جماعت کو جدوجہد آزادی کے لیے متفق کرنے کے لیے اکابر اہلیت اعلیٰ حضرت محمد و دین و ملت مولانا اکثار امام احمد رضا خان فاضل بریلوی رض کے خلیفہ امجد، مفتی اعظم مولانا شاہ مصطفیٰ رضا خان بریلوی، مفتی اعظم ہند سید محمد پھوجپوری اور جمیل افسرین صدر الاقاظل حضرت مولانا محمد حسین الدین مراد آبادی نے 1946ء میں بیارس میں تمام ملک کے زمانے ملت کی آل اٹھیا سی کانٹرنس منعقد کر کے مطالبہ پاکستان کی تحریک کو کامرانی کے آخری مراد میں داخل کر دیا۔ کانٹرنس میں سات ہزار مسٹر اہلیت کرام اور مشائخ عظام نے شرکت فرمائی اور اعلان کیا کہ آل اٹھیا سی کانٹرنس کا اجلاس مطالبہ پاکستان کی پہنچ زور حاصل کرتا ہے۔

یہ اجلاس امیر شریعت حضرت میر سید جماعت علی شاہ صاحب علی پوری رض کی صدارت میں منعقد ہوا اور ملک بھر کے تمام اہلیت کو پاکستان کی حمایت میں دوڑ دینے کے لیے تبلیغی دورے کرنے کے لیے مندرجہ ذیل اکابر اہلیت کی کمیتی تھکیل دی گئی۔ ① مفتی اعظم ہند حضرت مولانا شاہ مصطفیٰ رضا خان بریلوی ② حضرت مولانا ابوالجاہ سید محمد شاہ محمد پھوجپوری ③ صدر الاقاظل حضرت مولانا محمد حسین الدین مراد آبادی ④ شیخ الاسلام حضرت مولانا خوجہ قر الدین سیالوی ⑤ صدر الشریعت حضرت مولانا محمد احمد علی امظہری (مصنف بہار شریعت) ⑥ شیخ الاسلام حضرت مولانا شاہ عبدالحیم صدیقی یعنی ⑦ حضرت خوجہ سید شاہ دیوبان آل رسول علی خان مساجدہ شین اجیہ شریف ⑧ مفتی اعظم پاکستان مولانا ابوالبرکات سید احمد قادری، امیر دارالعلوم حزب الاحتفاف لاہور ⑨ مجاہد تحریک پاکستان مولانا عبد الحامد بیداریونی ⑩ حضرت میر سید عبدالرحمٰن شاہ صاحب بھرچوڑی شریف (سندھ) ⑪ حضرت مولانا سید زین الحسناں ہیر آف ماگنی شریف ⑫ صدر تحریک ختم نبوت حضرت مولانا ابوالحسناں سید محمد احمد صاحب قادری لاہور ⑬ خان بیدار حاجی مصطفیٰ علی صاحب

مدرس۔ (خطبہ آں اغیانی کا نقشہ بارس)

## حصول آزادی اور ارض پاکستان:

ان اکابر اہلست نے تمام سینوں میں حیات پاکستان کی ایک ایسی روح پھوک دی کہ ایک انقلاب روما ہو جائی کر 1947ء میں ہندو اور اگریز سامراج نے تقسیم ملک کا مطالبہ تسلیم کر لیا اور مسلمانوں کو اسلامی حکومت بنانے کے لیے ملک کا ایک حصہ پاکستان کے نام سے مل گیا۔ مسلم لیگ کی خلافت کا شعبہ کا گھر لیں نے ابوالکلام آزاد کے پروگر کھا عقا۔ انہوں نے مجلس احرار جمیت الحلماء ہند، نیشنل کا نقشہ، خدائی خدمگار نیزہ، ہر اس جماعت سے جو مسلم لیگ کی خلافت میں پیش پیش تھی اپنی کی کہ تمام مظلوم ہو کر مسلم لیگ کا مقابلہ کریں۔ ابوالکلام آزاد صاحب کے شاگرد رشید اور دیرینہ فقیہ کا، مدیر روزنامہ ہند کلکتہ کے 6 دسمبر 1945ء کا مقابلہ اشہاروں اور ٹریکٹوں کی صورت میں شائع ہوا جس میں قائد اعظم کو یہی سے تشریدی۔ (تعمیر پاکستان اور علمائے ربانی، ص: 45)

حسین احمد صاحب عدنی نے مسلم لیگ میں مسلمانوں کی شرکت کو حرام قرار دیا اور قائد اعظم کو "کافر اعظم" کا لقب دیا۔ (مجموعہ خطبہ از شیر ہنافی، ص: 48)

یہ بات اظہر منطقس ہے کہ پاکستان کی خلافت حقیقی طالعے دیوبند نے کی نہر، پہلی، تاراںگہ اور کھڑک سعی بھی نہ کر سکے۔

## ﴿ دیوبندیوں کی پاکستان دشمنی ﴾

قرار داد پاکستان کے پاس ہونے کے ساتھ یہ ایسیات ہند میں حضرت مولانا ابوالکلام آزاد اور حضرت مولانا حسین احمد عدنی کا سیاسی کردار کیا تھا؟ کیا ان دونوں حضرات نے ہندوؤں کے روپے اور ان کے پرنس کی مدد سے مسلمانوں کو مسلم لیگ سے طیحہ رکھنے کے لیے ہر ممکن کوشش روانگی کی؟ کیا مسلم عوام نے قدم قدم پر طالعے دیوبند اور اگریز مسلمانوں پر عدم احترام کا اٹھا رکھیں کیا؟ (اقدامات: 13، ص: 9)

یہ بات تاریخ کی پیشانی پر بڑے موئے حروف میں لکھی گئی ہے کہ صمام اللہ شاہ بخاری اور اس کے قبیلے سے تعلق رکھنے والے لوگ پاکستان کے سب سے بڑے دشمن تھے۔ جن لوگوں نے مسلمان ریاست کے قیام کو روکنے کے لیے ہندو اور اگریز دل کا ساتھ دیا انہیں اخلاق اور قانون کے کسی ضابطہ کی رو سے معاف نہیں کیا جاسکتا۔ اگر ہم قیام پاکستان سے پہلے کے واقعات پر نظر ڈالیں تو معلوم ہوتا ہے کہ اس قبیلہ کے لوگوں نے ہندی مسلمان کو تباہ کرنے کی سازش میں ہندو اور اگریز سے بھی بڑھ کر حصہ لیا۔ بلاشبہ یہ لوگ پاکستان کے خدار ہیں۔ جب ملک تقسیم ہو رہا تھا تو کوئی شخص ان کی صورت تک دیکھنے

کو تیار نہ تھا۔ آزادی اور قیام پاکستان کی جدوجہد میں اس نظر و فکر کے حامل لوگوں نے ہر ممکن طریق سے دس کروڑ ہندو مسلمانوں کی تباہ کام بنا نے کی کوشش کی اور ہندو کے روپیہ نے ان لوگوں کو اپنے ہی بھائیوں کے خلاف صاف آراء ہونے کی ترغیب دی۔

جہاں تک قیام پاکستان کا تعلق ہے، تردید کے خوف کے بغیر کہا جاسکتا ہے کہ اس ذہن کے لوگوں کا اس محرک میں کوئی حصہ نہیں۔ جوں جوں وقت گزرتا جا رہا ہے آزادی سے پہلے کے دور کی تلخ یادیں عوامی ذہن سے بخوبی جا رہی ہیں۔ ہندو کاغزیں کے لیے مسلمانوں کے خلاف سازشیں کرنے والے کمین گاہوں سے نکل رہے ہیں اور انتہائی ڈھنائی و بے حیائی سے خود کو آزادی اور اسلام کے پروانوں کی شکل میں پیش کرنے لگے ہیں۔ اگر پاکستان بنا نے والا ذہن آج زندہ ہوتا تو یقین کے ساتھ کہا جاسکتا ہے کہ پاکستان کے قیام کو روکنے والوں کو عوام ایک لمحے کے لیے قول نہ کرتے لیکن یہ ہماری بدھنی کی علامت ہے کہ حصول آزادی کے وقت جو لوگ ہمارے غدار اور دشمنوں کے اجھٹ تھے وہ بھارت میں فرقہ واریت کی آگ سے بچتے کے لیے پاکستان میں پناہ لینے پر مجبور ہو گئے تھے اور آج ایک بار پھر عوامی ہیرودینے کی کوشش میں مصروف ہیں۔ یقیناً یہ قوم کی بے حسی کی انتہا ہے کہ جو لوگ قیام پاکستان کے بعد خاموش ہو گئے تھے وہ میدان خالی پا کر ایک بار پھر مصروف عمل ہیں اور پاکستان کی جزوں کو کھوکھلا کرنے کی کوشش میں ہیں۔

ہمارے اس سوال کا جواب آخر کیا ہے کہ اگر عطاء اللہ شاہ بخاری، مولوی حبیب الرحمن، مولوی حسین، احمد بنی اور ابوداکلام آزاد ہمارے ہیرود ہیں تو پھر ہماری قوم کی زندگی میں ان لوگوں کا کیا مقام ہے جنہوں نے قیام پاکستان کی جگہ میں جانیں دیں؟ ہم یہ سوچنے میں حق بیان ہیں کہ جو لوگ آج عطاء اللہ شاہ بخاری، حسین احمد بنی اور ابوداکلام آزاد کو ہیرود کے طور پر پیش کر رہے ہیں وہ اصل میں پاکستان بنا نے والوں کی قربانیوں پر خاک ڈالنا چاہتے ہیں۔

اگر عطاء اللہ شاہ بخاری اور ہندو شاروں پر ناچے والے ان کے بعض (دیوبندی) ساتھیوں نے پاکستان میں پناہ دی تو اس کے معنی یہ نہیں کہ یہ لوگ ہماری جدوجہد آزادی کے ہیرود بن گئے۔ جس طرح ہم سردار پیل اور پنڈت نہرو کو اپنی جدوجہد آزادی کا ہیرود قرار نہیں دے سکتے۔ ہم یہ کیسے نظر انداز کر سکتے ہیں کہ عطاء اللہ شاہ بخاری وغیرہ وہ لوگ ہیں جنہوں نے آخری دم تک قیام پاکستان کی مخالفت کی۔

پاکستان میں اپنی کمین گاہوں میں چپے ہوئے ہندو کاغزیں کے اجھٹ ہزار اسلام کا سہارا لیں لیکن وہ نیکیں کہہ سکتے کہ انہوں نے حصول آزادی سے پہلے قیام پاکستان کی حمایت میں ایک لفظ کہا۔ ہم پوری دیانتداری کے ساتھ محسوس کرتے ہیں کہ بعض خود غرض اور بھکست خورده لوگ پاکستانی عوام کو گراہ کرنے کی ناپاک سازش میں مصروف ہیں۔ قائدین حکومت اور

عوام کے باشур طبقہ کو اگے آنا چاہیے اور غیر بھمیں الفاظ میں بتاؤ بنا چاہیے کہ پاکستان میں غداروں اور دشمن کے ایجنسیوں کو کسی قیمت پر ہیر و نہیں بننے دیا جائے گا اور یقیناً یہ ہماری قوی غیرت کا سوال ہے۔ (اقتباسات: ادارہ ہلال پاکستان، 23 اگست 1963ء)

اس سے کئی گناہ زائد حوالہ جات اور تحقیقات کے اور اس پیش کے جاسکتے ہیں لیکن اخبار کے پیش نظر ان پر اکتفا کیا جاتا ہے۔ امید ہے کہ انصاف پسند لوگ نہایت محنت سے دل سے غور فرم اکر صحیح نتیجہ لکھنے پر مجبور ہو جائیں گے۔

● بعض مواقع پرہنست کے بعض مخفیوں نے مسلم ایک کے بعض کارکنوں پر کوئی فتویٰ لگایا تو وہ ایک نہیں کی کی وجہ سے تھا، نہ کہ قیام پاکستان کی مخالفت کی بنا پر۔ چنانچہ ان وجہوں میں سے ایک وجہ ذیل کے اشارہ بھی تھے کہ جب بعض مسلم لیگیوں نے ”جناب صاحب“ کے متعلق یہاں تک غلوکار کر اے محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) اور علی کی چلتی پھرتی یادگار تیرے رخ سے پہ تو شیر شیر (رضی اللہ عنہ) آنکار تیرے پیکر خالد و طارق (رضی اللہ عنہما) کا زندہ شاہکار تو سیاست کا نبی قانون کا پروردگار جادہ آزادی اسلام کا خضر اعظم تیرے ہاتھوں میں ہے قدمیں صراط مستقیم (لئن: امیرالا آبادی، مسلم لیگ اخبار انتساب: ہبھی 11 ستمبر 1945ء)

● اور جیرت صاحب نے یہ لکھا را کہ بھایا ہے مسلمان ہندی کو بھلا کس نے بنایا ہے مسلمان کو سیاست کا خدا کس نے بھایا ہے مسلمان ہندی کو بھلا کس نے بنایا ہے مسلمان کو سیاست کا خدا کس نے (مسلم لئی اخبار "ہندوستان" 4 جنوری 1946ء) محمد علی جناح صاحب کو خدا، نبی، خفیظِ عظیم کہنے پر بعض لوگوں کو متنبہ کرنے اور دلائل سے منوانے کا نام "پاکستان دشمنی" ہے تو پھر دین کا خدا حافظ ہے۔

☆ علم دین حاصل کرنے والے طالب علموں اور گوشہ نشین غریب علماء کو زکوٰۃ کا مال دینا افضل ہے کہ اس میں فرض زکوٰۃ کی ادائیگی بھی ہو جائے گی اور علم دین کی اعانت کا ثواب بھی ملے گا۔

## نعمتِ خداوندی "پاکستان" پروفیسر ڈاکٹر محمد سعید حمدان اور ہماری چند کوتاہیاں

قائد اعظم محمد علی جناح کی انٹک جدو ججد اور دوسرے بہت سے علماء دانشوروں، سیاست دانوں اور کارکنوں کی قربانیوں نے یہ دن دکھایا کہ بھگت اللہ ۱۱۳۷ء کو پاکستان وجود میں آگیا۔ پاکستان کے ہر صوبے کی حالت میں انقلاب آیا اور پہلے چیزے حالات نہ رہے۔ ہر صوبے نے ترقی کی طرف قدم بڑھایا۔ تعلیم کے میدان میں، تجارت کے میدان میں، صنعت و حرفت کے میدان میں، حرب و حزب کے میدان میں کوئی کتاب مدقائق وہ طاقت نہ رہی تھی جس نے مسلمانوں کو محصل کر کے رکھ دیا تھا۔ ہمیں بخشنے دل سے ماضی و حال کا مقابل کرنا چاہیے۔ ماضی کے حالات خود معلوم نہ ہوں تو اپنے بزرگوں سے پوچھنے چاہیے اور بزرگوں کو بغیر کسی تھسب و تھک ڈلی کے خدا لگتی کہنی چاہیے۔ حقائق کا مطالعہ کریں گے تو آپ کو معلوم ہو گا کہ ۱۹۴۷ء سے قبل ایک صدی میں وہ ترقی نہ ہوئی جو ۳۵ سال میں ہو چکی ہے۔ پاکستان نہ بنتا تو ہم اسی طرح پتے رہتے جس طرح ایک صدی تک پتے رہے۔ کیا وجہ ہے کہ ایک صدی تک یہ حال رہا کہ پاکستان کی سر زمین پر مسلمانوں میں گئے چھے لوگ تاجز پروفیسر انجینئر، ڈاکٹر اور زمیندار تھے۔ حد توبہ ہے کہ طالب علم بھی آبادی کے لحاظ سے برائے نام تھے۔ اب ہزاروں کی تعداد میں تاجز بھی ہیں، پروفیسر بھی ہیں، انجینئر بھی ہیں، زمیندار بھی ہیں اور لاکھوں کی تعداد میں طالب علم بھی ہیں۔ حالات بدل گئے، ایک انقلاب آیا جو سب کے سامنے ہے۔ اس کی قدر اس وقت ہو گی جب آپ اپنے ماضی کو جھاک کر دیکھیں گے۔ پاکستان اللہ تعالیٰ کی بڑی رحمت ہے۔ اس کی قدر کریں، اس کو اپنے خون سے سینچیں اور جہاں تک بھی ہو اس کو پاٹ دو بھار بھائیں۔

سہر لخت نیا طور ، نی برقِ جلی

اللہ کرے مرطہ شوق نہ ہو طے

مکرِ شمن کی کوشش یہ ہے کہ پاکستان کمزور ہوتا کہ دنیا و شمن کی قوت کا لوبھا نہ۔ آپ نے دیکھا ہو گا کہ پاکستان کی قوت دکن و ری کا ہندوستان پر اثر ہوتا ہے۔ جب پاکستان قوی ہوتا تو ہندوستان کا لب و چہہ مصالحانہ بلکہ خوشامد انہ ہو جا

تے اور جب کمزور ہوتا ہے تو اس کا انداز فیر مصالحانہ اور جارحانہ ہو جاتا ہے۔ ۱۹۷۱ء میں مشرقی پاکستان میں جو حالات گزرے ہم میں سے بہت سے لوگوں کو معلوم ہیں۔ اس وقت ہندوستان کی یہ کیفیت تھی کہ گواں کا ہر فرمان ہمارے لیے واجب الاذعان ہے۔ زمین ہماری اور حکم ان کا چلے گا۔ بالآخر وہ روز سیاہ بھی آیا کہ سر زمین پاک پر ان کی فوجیں دعمنا نے گئیں اور پھر زمین کا وہ قلعہ ہی ہاتھ سے جاتا رہا۔ ہمیں یہی شایعے ہریف سے ہوشیار ہنا چلتے ہو موقع کی تاک میں بیٹھا ہوا اور موقع پر کام کر گزرے کا عادی ہو۔

ہندوستان کی جھاشماریوں اور پاکستانیوں کی وفا شماریوں کی داستان طویل ہے۔ بات یہاں سے شروع ہوتی ہے جب پاکستان وجود میں آیا تو اس کو اپنے ہمدرپ کھڑے ہونے نہ دیا اور کشت و خون کا بازار گرم کر کے ہماجرین کا ایک سیالاب بسچ دیا گیا۔ ضلع گورا اسپور ہبھاپ، پاکستان کوں چکا تھا اور اس سے ریاست جموں و کشمیر پر پاکستان کی گرفت مضمبوط ہو گئی تھی۔ اندر وہن خانہ چالیں چل کر تھیں کے مختور شدہ منصوبے میں بردقت ترمیم کرائے ۱۹۷۲ء کو گورنر جنرل ہندو "لارڈ ماونٹ بیشن" سے اعلان کر دیا گیا کہ ضلع گورا اسپور پاکستان سے جھین کر ہندوستان کو دیا جاتا ہے۔ حالانکہ وہاں دو روز سے پاکستانی پر چم لہرا رہا تھا۔ اس طرح دعا کر کے ہندوستان نے ریاست جموں و کشمیر پر اپنی گرفت مضمبوط کی اور مسلمانوں کو ناقابل حلاني نقصانات اور پریشانیوں کا سامنا کرنا پڑا جس کا سلسلہ اب تک جاری ہے۔ طے یہ ہوا تھا کہ آزادی ملنے کے بعد پاکستان اور ہندوستان کی جو ریاست جس حکومت میں شامل ہو وہ عمار ہے خواہ پاکستان میں شامل ہو یا ہندوستان میں یا خود عمار آزاد ہے۔ لیکن کیا ہوا؟

دوسرے ہی سال مسلمانوں کی سب سے بڑی ریاست حیدر آباد کن جو دنیا کے مسلمانوں کا سہارا تھی ایک فوجی حملے کے ذریعے بقدر میں کری گئی اور ہزاروں مسلمان یا ہزارین کو شکوہ تلے بے دردی سے رومند یا گیا اور مسلمانوں کی عظمت کا نشان مٹا دیا گیا۔ یہ سب کچھ اس وقت ہوا جب ۱۹۷۸ء میں پاکستانی قوم کو قائد عظم کی موت نے دم بخود کر دیا تھا اور وہ غم سے ٹھھال کنف و دفن کی تیاریوں میں مصروف تھے۔ اسی طرح دوسری مسلمان ریاستوں پر بھی یہے بعد دیگرے قبضہ کر لیا گیا لیکن پاکستان نے ہر موقع پر ہندوستان کے ساتھ تکی کی۔ سب سے ناک موقع وہ تھا جب جنمن نے ہندوستان پر بھر پور حملہ کیا۔ کشمیر پر قبضہ کرنے کا وہ بہترین موقع تھا لیکن ہندوستانی سفیر نے صدر محمد ایوب خاں سے مل کر یہ یقین دہانی چاہی کہ پاکستان ہندوستان پر حملہ نہیں کرے گا تو صدر نے نیک ولی کے ساتھ یہ یقین دلایا کہ پاکستان کی سرحدوں سے ہندوستان پر کسی حسم کا حملہ نہیں ہو گا۔

صدر محمد ایوب خاں وہی صدر ہیں جنہوں نے مشرقی پاکستان میں ہندوستانی افواج کی خفیہ پیش ندی کے وقت ان

کے جزل کو گرفتار کیا تھا۔ بعد میں اس جزل کو چھوڑ دیا گیا اور پھر یہی جزل ۱۹۷۵ء کی جگہ میں پنجاب کے محاذ پر پاکستان کے خلاف ہندوستانی فوجوں کی کمان کر رہا تھا۔ تاریخ نے ایسے عجائب کم ہی دیکھے ہوں گے۔ یہ سارے حقوق ہم کو اپنے سامنے رکھنے چاہیے اور کسی کے کہنے پر پہل کر خود کو اور اپنے پیارے وطن کو بر باد جیسیں کرنا چاہیے۔

قیام پاکستان کے بعد کوتاہیاں:

پاکستان بننے کے بعد کچھ کوتاہیاں ہم سے ضرور ہوئیں جن کا مدارک ضروری ہے۔ بہت سی باتیں ہیں جن میں سے چدایک کا ذکر کرتا ہوں۔

● تحریک پاکستان کے زمانے میں جب کاغذیں قائدین یا کام کرتے تھے کہ قومیت کی بنیاد نہ ہب نہیں وطن ہے تو ہم کہا کرتے تھے کہ نہیں مسلم قوم کی تکمیل دین و مدد ہب سے ہوتی ہے جغرافیائی حدود سے نہیں۔ اس لیے ہم "ہندوستانی" نہیں "مسلم" ہیں صرف "مسلم"۔

مسلم ہیں ہم وطن ہے سارا جہاں ہمارا

مگر جب پاکستان بن گیا تو نہ معلوم کیوں قومیت کے خانے میں "پاکستانی"، "لکھا جانے لگا حالانکہ "وطیت" کے خانے میں "پاکستانی"، "لکھا جاتا اور "قومیت" کے خانے میں "مسلم" لکھا جاتا۔ بہر حال جب لا محمدیت کا دعویٰ کرنے والا محمد وہ ہو گیا تو مختلف سائل پیدا ہونے لگے۔ بات ملک سے نکل کر صوبوں تک جا پہنچی اور صوبوں سے واپسی پر اصرار کیا جانے لگا اور اس پر اعتراض ہونے لگا کہ ہندوستان سے ترک وطن کر کے آنے والوں کو "مہاجر" نہ کرو اور یہاں کے خوش آمدید کہنے والوں کو "انصار" نہ کرو۔

حالانکہ یہ وہ پیارے الفاظ ہیں جس کو یہی صدی ہجری میں امام الانجیاء محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وس علیہ السیر و سلی اللہ علیہ وس علیہ السیر اپنی زبان مبارک سے ارشاد فرمایا کہ جاؤ اس بنا دیا اور مہاجر و انصار کو آپس میں اس طرح ملا دیا کہ دو گے بھائی بھی کیا ملتے ہوں گے۔ حقیقت میں "مہاجر" اور "انصار" دو تاریخی اصطلاحیں ہیں۔ جب کسی کو "مہاجر" کہا جائے تو اس کا ہرگز یہ مطلب نہیں کہ وہ اپنا حق جانے لگے۔ مطلب صرف یہ ہے کہ اس کا تعلق ان خوش بختوں سے ہے جنہوں نے پاکستان کے لیے جان و مال کی قربانیاں دیں اور جب "انصار" کہا جائے تو اس کا مطلب یہ ہے کہ اس کا تعلق ان سعادتمندوں سے ہے جنہوں نے مہاجرین کو خوش آمدید کہا۔ مصیبیت میں ان کا ساتھ دیا اور ہر طرح سے ان کی خدمت کی۔ ایجاد و قربانی اور احسان و خالص ایسی چیزیں نہیں جن کو بھلا دیا جائے یہ یاد رکھنے کے قابل ہیں۔ تو عرض یہ کرنا چاہتا تھا کہ ہم نے مسلم قومیت کا دعویٰ کرنے کے باوجود اپنی قومیت کو جغرافیائی حدود سے شلک کر لیا۔ حالانکہ پرہیز غیب سے تو یہ آواز آرہی تھی۔

بیہ ہندی وہ خراسانی یہ افغانی وہ تورانی

تو اے شرمندہ ساحل اچھل کر بے کران ہو جا

● اسلامی نظریاتی حکومت میں دوسری اہم چیز یہ تھی کہ ہم عدل، علم اور علاج کو بلا قیمت فراہم کرتے۔ عدل سے فرد کی روحانی صحت برقرار رہتی ہے، علم سے دماغی صحت اور علاج سے جسمانی صحت۔ جب تک افراد ان تینوں اعتبار سے تنومند اور صحت مند نہ ہوں ایک مسکون اور فعال معاشرہ وجود میں نہیں آ سکتا۔ اس کے لیے ضروری ہے کہ تمام تو انہیاں اور ذرائع دیانتداری اور درمندی کے ساتھ بھائے صحت کے لیے استعمال کیے جائیں، باقی کم کی جائیں اور کام زیادہ۔

میں یہاں صرف علم کی بات کروں گا۔ قوی مزاج کی تحریر میں "نصاب" بنیادی اہمیت کا حامل ہے۔ نظریاتی حکومت میں اس سے زیادہ اہم اور نازک چیز کوئی نہیں لیکن برسوں اس سے غفلت بر قی گئی اور ایسا نصاب فراہم نہیں کیا گیا جو مسلمانوں کو مسلمان نہ بنائے تو کم از کم پاکستانی ہی بنا دے۔ لیکن اب کچھ کوششیں کی جا رہی ہیں مگر انقلابی کوششوں کی ضرورت ہے جس سے پورے نصاب کا مزاج بدل جائے اور وہ فکر و نظر کی صحیح سمت میں افراد کی پورش کر سکے۔ نصاب کے ساتھ استاد کی بھی یاد آتی ہے۔ اسلامی حکومت میں استاد کا بادقاہ رہنا لازمی ہے۔ آج کل انسان عزت کے لیے جیتا ہے یادوں کے لیے یہ چیزیں میسر نہ آئیں تو وہ ما یو کی کشکار ہو کر خود پر باد ہوتا ہے اور دوسروں کو بھی بیدار کرتا ہے۔ ہمارے معاشرے میں استاد کی اتنی عزت نہیں ہتھی ہوئی چاہیئے۔ نظریاتی مکون میں استاد معاشرے کا اہم ترین اور محترم ترین فرد ہوتا ہے لیکن ہمارے ہاں صورت حال مختلف ہے۔ استاد اپنی عزت کے لیے گریزوں کا سہارا لیتا ہے اور پھر جہاں جاتا ہے اس کو وہ عزت نہیں ملتی جو ملتی چاہیئے۔ جس طرح والدین جسم کے مرتبی میں اسی طرح استاد دل و دماغ کا مرتبی ہے۔ یہ والدین سے زیادہ قدر و مزالت کے لائق ہے۔ ہر پڑھا لکھا کسی نہ کسی استاد کا شاگرد ہوتا ہے تو یہ بات دل میں ہوئی چاہیئے کہ یہ استاد ہی ہے جس کی تعلیم نے اس مرتبے پر پہنچایا۔ جس طرح والدین کی تربیت نے اس کو پروان چھالایا، پھر کوئی ایسا شریف انسان نہ دیکھا جو والدین کی عزت و گریم سے کتراتا ہو تو پھر ہم کیوں ایسے خود فراموش ہو جائیں کہ استادوں سے ان باتوں کی توقع رکھیں جو اپنے ماتھوں اور ملازموں سے رکھتے ہیں۔ ان کو عزت دینا ہمارا دینا و ملی فریضہ ہے۔ یہ خود ہمارے لیے باعث سعادت ہے اور معاشرے کے لیے ایک نیک قال۔ استاد کی معمولی ہستی کا نام نہیں۔ یہ وہ ہے حضور ﷺ کے صحابوں نے جس کو سواریوں پر بھایا اور خود پیدل چلے۔ یہ وہ ہے خلیفہ ہارون الرشید نے جن کے ہاتھ دھلائے۔ یہ وہ ہے خلیفہ مامون الرشید اور امین الرشید نے جن کی جو تیاں اٹھائیں۔ یہ وہ ہے اکبر بادشاہ نے جن کی جو تیاں سیدھی کیں۔ ہاں معاشرے کی بڑی محترم ہستی کا نام استاد ہے۔ وہ عظیموں کا معمار اور فنکوں کا شاہکار ہے۔

ہمارے معاشرے میں استاد کو جو عزت ملتی ہے اس کا حال تو آپ نے پڑھا۔ اس کی دولت کا حال یہ ہے کہ جو کچھ اس کو ملائے ملتا ہے اگر کاغذ کے روپیوں کی بجائے سونے کی اشیوں میں ملتا تو پہیں سال گزر جانے اور ترقوں کے عقاف مراحل طے کرنے کے باوجود ہوش ریباگانی کی وجہ سے وہ اپنے آپ کو اسی جگہ یا اس سے پہچھے پاتا جا جائے 25 سال پہلے تھا۔ حالانکہ اس طویل عرصے میں اس کی ذمہ داریاں دس گنا ہو چکی ہیں۔ آمدنی کا دوسرا ذریعہ پورڈ اور یونیورسٹی کے امتحانات ہیں۔ اس کا حال یہ ہے کہ امتحان لیتے اور کاپیاں جانچنے کا معاوضہ اتنا کام رکھا گیا ہے کہ طبیب کی نوکری ڈھونے والا مزدور 6 گھنٹے مدت کے جتنا کمالیت ہے یا اس سے آدھا بھی نہیں پاتا۔ پھر لطف یہ کہ یہ رقم بھی فوراً نہیں ملتی بعض اوقات ہمیزوں لگ جاتے ہیں۔ خیر کر تھا اپنی کوتاہیوں اور کمزوریوں کا اور پاکستان کے وجود میں آنے کا۔ بہر کیف ہم کو اپنی کوتاہیوں کے ساتھ ساتھ پاکستان کے دشمن کے عزم پر نظر کھی چاہئے اور اپنی سادہ لوگی سے کسی کی چال میں نہیں آنا چاہئے۔

• ہماری صفوں میں دشمن کے آدمی کام کر رہے ہیں جو طرح طرح سے ہمارے دل کو میلا کرتے ہیں۔ ہم کو ایک دوسرے سے فترت سکھاتے ہیں اور اپنا کام بناتے ہیں۔ پس مظہر میں رہتے ہیں اسے نہیں آتے۔ اس فترت سے وہ اپنے مقاصد حاصل کرنا چاہتے ہیں اور استعمال ہم کرتے ہیں۔ جب حالت بگز جاتی ہے تو محل کر سامنے آ جاتے ہیں۔ مشرقی پاکستان کا حادثہ ہمارے سامنے ہے۔ تاریخ کے حادثات سے سبق ہمیں حاصل کرنا چاہئے اور وہی قومیں زندہ رہتی ہیں جو تاریخ کو فراموش نہیں کرتیں۔ ہم کو بھی اپنے ماضی سے آگاہ رہنا چاہئے تاکہ مستقبل کی تغیر ممکن ہو۔ دشمن کی محاڑوں پر جگ کرتا ہے اور دو رجیدیں سب سے اہم حجاز "فلکی حجاز" ہے لیکن دشمن اپنے دشمن یا فریق خالق کی رعایا کے ذہنوں میں ٹکوک و شہباد پیدا کر کے اس کی قوم اور ملک پر قبضہ جاتا یا دوسرے دشمنوں کے لیے راہ ہموار کرتا ہے۔ غور کریں! ہم وہی ہیں جن کے اسلاف اسلام پر مرتے تھے، ہم وہی ہیں جن کے اکابر نے اپنی قوت ایمانی سے ایک ملک پاکستان بنایا، اس کو آباد کیا اور اپنے خون جگر سے اس کو سینچا۔ پھر اچاٹک کیا ہو گیا کہ ہم میں ایسے لوگ پیدا ہونے لگے جو اسلام کے شیدائی نہیں؟ جو اپنے اسلاف کے کارناموں پر پانی پھیرنے کے لیے آمادہ نظر آتے ہیں۔ ظاہر ہے یہ باش انہوں نے اپنے بزرگوں سے نہیں سکھیں بلکہ ملک دوین کے بد خداووں نے ان کو یہ باتیں سکھائی ہیں۔ اب ان کو یہ سوچنا چاہئے کہ وہ کیا کر رہے ہیں؟

سب کو معلوم ہے کہ پاکستان نظریاتی ملک ہے۔ اس کا قیام اسلام سے بھی عجت اور اپنے ان اکابر کے کارناموں کو یاد رکھنے میں ہے جنہوں نے اس کو بنایا۔ لیکن اس ملک کی بنیادیں ہیں۔ عمارت کو ڈھانے کا آسان طریقہ یہ ہے کہ اس کی بنیادوں کو کھوکھلا کر دیا جائے تو سوچنے کی بات یہ ہے جو ہمارے ملک کی بنیادیں کو کھوکھلا کر دے وہ ہمارا دوست ہے یا دشمن؟

اس کا جواب ہر عمل والا دے سکتا ہے۔ دشمن اپنی مقصود برآوری کے لیے کافی حرکے استعمال کرتا ہے۔ ان میں سب سے اہم حرکت یہ ہے کہ پاکستان کے نظریہ کے بارے میں ملکوں و شہروں پر یاد کئے جائیں اور ہمارا پاکستان قائدِ عظمِ محمد علی جناح کو تقدیم کا نشانہ بنایا جائے۔ کہنے والوں نے تو یہاں تک کہا کہ "پاکستان بنا کر ہم کو پریشانیوں میں جلا کر دیا" نہ پاکستان بنانے یا آپس کے لڑائی جنگزے ہوتے۔ اس کا جواب تو یہی ہو سکتا ہے کہ ایک باپ نے اپنی اولاد کے لیے باغ لگایا پھر وہ اولاد باغ کے پھلوں کی تفصیل پر آپس میں لڑنے لگی۔ اب کہنے والا یہ تو نہیں کہتا کہ شکر کرو کہ یہ باغ تم کو ملا یہ چل تم کو طے، اس باغ کی خاکت کرو بلکہ یہ کہتا ہے کہ باپ نے نہ کام کیا اگر وہ یہ باغ چھوڑ کر جاتا تو اولاد کیوں یوں لڑتی؟ میرے خیال میں کوئی عقل مند یہ نہیں کہہ سکتا۔ اصل میں قوم میں مایوسی اور احساسِ محرومی پھیلا کر دشمن اپنے مقاومات کی تحریک چاہتا ہے۔

میرے نزدیک قائدِ عظم کی عظمت اس میں ہے کہ انہوں نے ہندوستانیوں کے بڑے سیاہ لیڈر گاندھی کو حکمت دی۔ تحدہ ہندوستان کے ان کے منصوبے کو خاک میں ملایا اور صفحہِ عالم پر پاکستان کو نمودار کیا۔ اب سرہنگا عجمی کی عظمت کی جتنی باتیں کی جائیں قائدِ عظم خود بخوبی عظیم ہوتے جائیں گے۔ میں عرض یہ کر رہا تھا کہ دشمن نظریہ پاکستان کے بارے میں ملکوں و شہروں پر یاد کرنا چاہتا ہے اور اس طرح قائدِ عظمِ محمد علی جناح سے قوم کو بدن کر کے اپنے ہزارم کی تحریک چاہتا ہے۔

● اپنے مقاصد کی تحریک کے لیے دشمن ایک اور کام یہ کرتا ہے وہ معاشرے کے ایسے طبقہ کو تاہم جو جلد از جلد اس کے مقاصد کی تحریک کرے۔ اس سلسلے میں اس کی نظر "طلبہ" پر ہوتی ہے مگر اکثر طلبہ اس حقیقت سے بے خبر رہتے ہیں۔ وہ بہت مخصوص ہوتے ہیں اور اپنی سادہ لوگی اور لامی کی وجہ سے ایسے کام کر جاتے ہیں جس سے دشمنوں کے ہاتھ مضمبوط ہوتے ہیں مگر سیاست میں سوجہ یہ جو شہزادے کی وجہ سے ان کو اس کا احساس تک نہیں ہوتا۔ مطلب برآوری کے لیے طلبہ کا انتخاب کیوں کیا جاتا ہے؟ اس کی مندرجہ ذیل وجوہات ہیں۔

● پہلی بات تو یہ کہ بالعموم طلبہ طازم نہیں ہوتے، فارغ التحصیل رہتے ہیں۔

● دوسری بات یہ کہ ان پر کوئی گھر بیوی مدد مداری نہیں ہوتی۔

● تیسرا بات یہ کہ بالعموم ان کو کانے کی پروادہ ہوتی نہیں، کھانے کی پروادہ بھی نہیں ہوتی۔ مگر جا کر پاپکا یا مل جاتا ہے یا ہائل میں کھانی لیتے ہیں۔

● چوتھی بات یہ ہے کہ وہ عمر کی اس منزل میں ہوتے ہیں جہاں جذبات غالب ہوتے ہیں اور گلر مغلوب۔ اس لیے ان کے جذبات کو جو صریح بھایا جاتا ہے آسانی سے بہہ جاتے ہیں۔

● پانچویں بات یہ ہے کہ اس کو اتنا علم نہیں ہوتا جس سے انسان کمرے کھوئے میں فرق کرتا ہے، اس کے ہزار میں پھیلی

پیدا ہوتی ہے اور اپنے قول و عمل کا ذمہ دار بتاتا ہے۔

● چھٹی بات یہ کہ طلبہ پر بالعموم نہ والدین کا پورا قابو ہوتا ہے تا ساتھ کہ اس لیے جو چاہے آسانی سے اپنے قابو میں کر سکتا ہے۔

● ساتویں بات یہ ہے کہ ان کی اپنی ایک برادری ہوتی ہے ان پر ہاتھ دانا اتنا آسان نہیں ہوتا۔

● آٹھویں بات یہ کہ نظریاتی ملکوں میں نظریات کو بنانے اور بگاڑنے میں طلبہ اہم کردار ادا کرتے ہیں۔

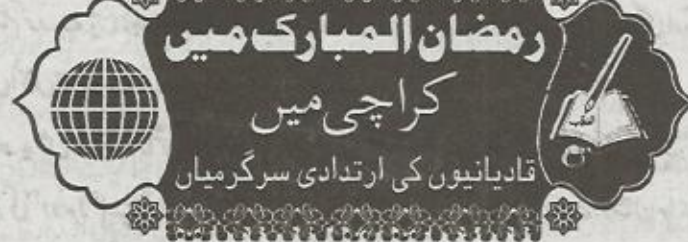
دُشمن یہ ساری باتیں ذہن میں رکھ کر قدم آگے بڑھاتا ہے اور مخصوص طلبہ کو اپنے دام فریب میں گرفتار کرتا ہے۔ یہ مسئلہ قوت استعمال کرنے سے زیادہ سمجھانے سے حل ہو سکتا ہے کیونکہ بالعموم طلبہ لاعلم ہوتے ہیں اور وہ جو کچھ کرتے ہیں ان کو نہیں معلوم ہوتا کہ اس کے تائج کیا برآمد ہوں گے سو انجام سے بے خبر ہوتے ہیں اس لیے وہ قابلِ رحم ہیں۔ میرے نزدیک وہ ایک ایسے نرم و نازک پودے کی ملٹی ہیں جس طرف اس کو نیز ہا کیا جائے نیز ہا ہو جاتا ہے۔ ہم ان کو اپنا حریف سمجھ کر مقابے شروع کر دیتے ہیں حالانکہ وہ ہمارے حریف نہیں ہمارے پیچے ہیں۔ ہماری عاقیت اور نجات اسی میں ہے کہ ہمیں جو خطہ میں "پاکستان" ملا ہے دل و جان سے اس کی پاسداری کریں اور اس کی ترقی و احیان کے لیے کوئی وقیقہ اخانہ رکھیں۔ اپنے بھائیوں کے حقوق کی پوری پوری حفاظت کریں اور کوئی کسی پر ٹلم نہ کرے۔ ہر طرف عدل و انصاف کا بول بالا ہو۔ ہمارے اسلاف نے جس دل کے لیے جدوجہد کی اور جس دل کے لیے ہمارے ہزاروں بھائیوں نے اپنا خون بھایا، گھر بار بنا یا اس کو خانع نہ کریں۔

☆ زکوٰۃ ادا کرنے میں یہ ضروری ہے کہ جسے دیں اُس کو مالک بنادیں۔ اس لیے اگر زکوٰۃ کی رقم سے کھانا پکا کر غریبوں کو بطور دعوت کے کھلاویا تو زکوٰۃ ادا نہیں ہوئی۔ کیونکہ یہ اباحت ہوئی تملیک نہ ہوئی۔ ہاں! اگر کھانا پکا کر کھانا غریبوں کو دے دے اور ان کو اس کھانے کا مالک بنادے کہ وہ چاہیں اُسے کھائیں یا کسی دوسرے کو دے دیں یا بیچ ڈالیں تو زکوٰۃ ادا ہو گئی کیونکہ اس میں تملیک (مالک بنادینا) پائی گئی۔ (دریخانہ وردا الخوار)

## رمضان المبارک میں

کراچی میں

قادیانیوں کی ارتادادی سرگرمیاں



رمضان المبارک کے دوران کراچی کے 9 علاقوں میں قادیانیوں نے سرگرمیاں تیز کر دی ہیں۔ کمی قادیانی مراکز میں حرمی، اظفار اور مینے بھر کار اشن مفت فرہم کرنے کے نام پر سادہ لوح افراد کو اکٹھا کر کے انہیں قادیانیت کی جانب راغب کیا جا رہا ہے۔ جبکہ بعض علاقوں میں عید گفت کے نام پر کپڑوں کے جوڑوں کے ساتھ قادیانی لٹریچر بھی تقسیم کیا جا رہا ہے۔ قادیانی تبلیغی اداروں کو مرزا مسرو راحم کی جانب سے ہدایات ملی ہیں کہ وہ رمضان المبارک میں پاکستان میں اپنی سرگرمیاں تیز کر دیں کیونکہ رمضان المبارک میں قادیانی مبلغین کے مطابق مسلمانوں کو اپنی جانب راغب کیا جانا زیادہ آسان ہے۔ مرزا مسرو راحم کی تازہ ہدایات ملے کے بعد قادیانی ارتادادی اداروں نے ملک بھر میں اپنی سرگرمیاں تیز کر دی ہیں۔ ذرا رُخ کا دعویٰ ہے کہ رمضان المبارک میں قادیانیت کی تبلیغ کے لیے کروڑوں روپے تقسیم کئے گئے ہیں۔ صرف کراچی میں قادیانیت کی تبلیغ کے لیے 5 کروڑ روپے کی رقم دی گئی ہے۔ رمضان المبارک میں قادیانیوں نے 9 علاقوں میں تبلیغی سرگرمیاں تیز کر دی ہیں۔ جن علاقوں میں قادیانیت کی سرگرمیاں عروج پر ہیں ان میں محمود آباد، شاہ فہل کالونی، بھینس کالونی، گلشن حدیث، صدر نخو کراچی، موساچہ گوٹھ، کورنگی اور گلشن اقبال شامل ہیں۔

قادیانیوں کی جانب سے محمود آباد کی لیاقت اشرف کالونی میں مفت راشن کے ایک پیٹ میں 10 کلو آن 2 کلو چاول، ایک کلو چینی، ایک کلو گنچہ، ایک پاؤ چائے کی پیپی، چنے کی دال آدھا کلو، مسور کی دال آدھا کلو شامل تھی اور ساتھ میں ایک خاکی رنگ کا لفاف نہ تھا جس میں چار کرتائی پے شامل تھے جن میں ایک کتابچہ "شان صحابہ رسول حضرت بانی جماعت احمدیہ کے الفاظ میں" کے عنوان سے دوسرا کتابچہ "حضرت بانی جماعت احمدیہ کا مشق رسول" تیسرا کتابچہ "لائی بعدي اور بزرگان امت" جبکہ چوتھا کتابچہ "جماعت احمدیہ کے حقائق" کے عنوان سے تھا۔

محمود آباد میں جن لوگوں کو مفت راشن پائا گیا ہے ان کے نام پر "شاختی کارڈ نمبر اور فون نمبر" کہہ کر لئے گئے ہیں کہ وہ ہر ماہ راشن تقسیم کرتے ہیں اس نے آپ سے رابطہ کر لیا کریں گے۔

قادیانیوں کا راشن تقسیم کرنے کا طریقہ یہ ہے کہ یہ لوگ ایک سو ڈنگی میں آتے ہیں اور راشن تقسیم کر کے چلے جاتے

ہیں۔ علاقے کے ایک رہائشی نے نام ظاہرنہ کرنے کی شرط پر بتایا کہ محمود آباد کے مختلف علاقوں میں قادریانی تبلیغی ادارے مفت راشن تیسیم کر رہے ہیں جبکہ جمحد کے روزانہ مفت راشن وصول کرنے والوں کو فون کر کے بھی ارتادادخانوں میں بلایا جاتا ہے جہاں انہیں قادریانیت کے درس میں بٹھایا جاتا ہے۔

گلشن حدیب میں جو مفت راشن تیسیم کیا گیا ہے ان کی پیشوں میں 5 کتابیجھے تھے۔ ایک کتابیجھے "حضرت بانی سلسلہ احمدیہ کی پاکیزگی" دوسرا "اپنے آقا مطاع محمد مصطفیٰ" تیسرا "امام مہدی کی صداقت کے دو شان چاند سورج گرہن" چوتھا "رسالہ محمدؐ کے آسان فعلہ" اور پانچاں کتابیجھے "میں اسلام کو کیوں مانتا ہوں؟" کے عنوان سے تھا۔

محمود آباد نمبر 6، لیاقت اشرف کالونی کی گلی نمبر 5 میں واقع قادریانیوں کے ارتادادخانے میں تبلیغی سرگرمیوں کے حوالے سے لوگوں سے ملاقات کی تو ان کا کہنا تھا کہ علاقے میں قادریانیوں کی تبلیغ کے حوالے سے اشتغال پایا جاتا ہے۔ اس عبادت گاہ کے سامنے اور عقب کی دونوں گلیوں میں بڑی تعداد میں قادریانی رہائش پذیر ہیں اور مذہب کی اذان سے قلیل بیہاں تو جوان گھومنے نظر آتے ہیں جو فریب افراد را گیروں، ٹیکسی ڈرائیوروں، ٹھیلے والوں اور کاغذ چننے والوں کو افظار کے بھانے اپنی اپنے ارتادادخانے میں لے جاتے ہیں اور بیہاں پر انہیں قادریانیت کا ارتادادی درس دیا جاتا ہے۔ جمود کو بیہاں بڑی مجلس ہوتی ہے جس میں خواتین زیادہ شریک ہوتی ہیں اور وہاں جاتے ہوئے گلیوں کے گھروں میں تبلیغ کرتی ہیں جبکہ جمحد کے روز دوسرے علاقوں سے مختلف افراد کو بھی تبلیغ کے لئے لایا جاتا ہے اور بعض اوقات فریب افراد بیہاں سے راشن لے کر جاتے ہوئے دیکھتے ہیں۔

مذکورہ ارتادادخانے کے ذمہ دار منور احمد سے اس حوالے سے پوچھا تو ان کا کہنا تھا کہ بیہاں پر تمام نمازیں جبکہ جمحد کو بڑی نماز ہوتی ہے۔ کوئی خوشی سے آجائے تو وہ منع نہیں کرتے ہیں جبکہ اظہاری یا درس سنتے کے لیے بھی بہت سے لوگ بیہاں آتے ہیں۔

معلوم ہوا ہے کہ منور کالونی عیند گاہ چوک سیکٹر ایف میں فضل عمر میوریل ڈپسٹری میں بھی علاج کے لئے آنے والے غریب افراد کو قادریانیت کی تبلیغ بھی کی جاتی ہے۔ مذکورہ ڈپسٹری میں 10 روپے کی پرچی بنائی جاتی ہے اور بیہاں پر زیادہ ترقی میں علاقے کے غریب افراد علاج کے لئے آتے ہیں۔

بیہاں پر جمحد کالونی، ابراہیم حیدری اور دیگر چھوٹی چھوٹی بستیوں کے رہائشی افراد کو جب علاج کی غرض سے لایا جاتا ہے تو ان کو بعض اوقات قادریانیت کا درس بھی دیا جاتا ہے اور بعد میں تبلیغ کے لئے وقفتے سے بلوایا جاتا ہے۔ بعض اوقات ایسے مریض بھی آتے ہیں جن کو کینسرٹی بی اور دیگر ایسے امراض لاحق ہوتے ہیں جن کا علاج کرنا ان کے لئے ممکن نہیں ہوتا تو فضل عمر میوریل ڈپسٹری میں ایسے افراد سے کہا جاتا ہے کہ وہ ان کا علاج کرائیں گے اور پھر ان کو قادریانیت کی

دھوت دی جاتی ہے۔

مخصوص کالوں میں چند قادیانی افراد ایسے ہیں کہ روزگار اور پریشان حال افراد کو تلاش کرتے ہیں اور ان کو یہ دن ملک بھوانے، شادی کرنے اور دیگر مسئلے حل کروانے کا جھانسی دے کر تبلیغ کرتے ہیں۔ مکورہ علاقے سے اکبر نامی توجہ ان کو تھوڑے عرصے قبیل تک مقامی ڈپنسری آتے جاتے دیکھا گیا۔ بعد میں معلوم ہوا کہ وہ جرمی چلا گیا ہے اور قادیانی ہو گیا ہے۔

ماہ رمضان میں قادیانیوں کی ارتادادی سرگرمیوں کے حوالے سے صدر میں واقع قادیانی ارتادخانہ کافی سرگرم ہے۔ یہاں پر اظہار سے قبیل راہ گیروں کو لایا جاتا ہے۔ پریڈی کے علاقے میگزین روڈ پر واقع قادیانیوں کے ارتادخانے کے بارے میں علاقے کے چوکیدار 65 سالہ سعید خان نے بتایا کہ جمع کے روز یہاں پر بڑا پروگرام ہوتا ہے۔ یہاں کاروں میں خواتین زیادہ آتی ہیں جبکہ ماہ رمضان میں دوپہر کے وقت جنمماز ہوتی ہے اس میں بھی بہت لوگ یہاں آتے ہیں۔ دوسرے چوکیدار کمل کا کہنا تھا کہ آج کل شام کے وقت زیادہ پروگرام ہوتے ہیں اس لئے گیٹ بند کر دیے جاتے ہیں۔ قریب کے دکاندار شیق کا کہنا تھا کہ اس عبادت گاہ میں تبلیغی سرگرمیاں اس لئے زیادہ ہیں کہ اس کے اطراف رہائشی مکانات کم ہیں۔ زیادہ تر دکانیں ہیں شام کو وہ بند ہو جاتی ہیں تو کچھ لوگ عبادت گاہ کے دوتوں اطراف کی سڑک پر گاڑیاں کھڑی کر کے اسے بند کر دیتے ہیں اور اس دوران اندر تبلیغ اور درس جاری رہتا ہے۔

شاہ فیصل ٹاؤن میں قادیانیوں کے دو ارتادادی مرکز زیادہ سرگرم ہیں۔ شاہ فیصل کالوں نمبر 3 گرین ٹاؤن میں قادیانی افراد کی بڑی تعداد رہائش پذیر ہے۔ یہاں گھروں میں درس کا انظام بھی کیا جاتا ہے اور اظہاری سے قبیل چند افراد چھوٹے دکانداروں، منی بس، ڈرائیوروں، ٹکٹیکشیوں، ٹھیلی والے افراد کو اظہاری کے بھانے گھیر کر لاتے ہیں۔

میں نا لے کے قریب شام کے اوقات میں نصیر احمد اور خادم نامی توجہ ان قادیانیت کی تبلیغ کے لئے لوگوں کو اظہاری کرنے اور پریشان حال افراد کو مفت راشن دینے کے بھانے قادیانی ارتادادی مرکز مرکز لے جاتے ہیں جبکہ ڈرگ روڈ کیٹھ بازار میں واقع قادیانیوں کے ارتادخانہ اور اس سے متصل فصل عمر میوریل ڈپنسری مرکز بھی ہوئی ہے جبکہ اس کے ساتھ گیٹ ہاؤس بھی ہے جس کی چھٹ پر بڑا اڈا اسٹینیشن گاہ ہے جس کے ذریعے mta ٹھیلی سے ارتادادی درس بھی سنبھالا جاتا ہے۔ اس علاقے میں ماہ رمضان کے دوران قادیانیوں کی سرگرمیاں کافی بڑھ چکی ہیں اور شام کے اوقات میں عبادت گاہ میں آنے والے قادیانی کیٹھ بازار اقبال آباد الحیدر سوسائٹی نا تھخان گوٹھ میں محل جاتے ہیں اور راہ گیروں، ٹھیلی اور کش اور ٹکسی والوں سے کہتے ہیں کہ ان کے ہاں اظہاری کا انظام ہے۔ ان افراد میں ایسے بھی ہوتے ہیں جو ان کے ساتھ چلے جاتے ہیں۔ اظہاری کے بعد ان افراد کو روک لیا جاتا ہے کہ یہاں پر درس اور تبلیغ کا بندوبست بھی ہے۔

قادیانیوں کی سرگرمیوں کے بڑھنے کے حوالے سے علاقت کے رہائشیوں میں شدید اشتغال پایا جاتا ہے۔ مذکورہ ارتدادخانہ کے اندر قریبی علاقوں شاہ فیصل کالونی، ڈرگ روڈ، گولڈن ٹاؤن، الفلاح اور دیگر علاقوں سے قادیانیت کی تبلیغ کے لئے لوگوں کو لایا جاتا ہے جبکہ جماعت کے روز خواتین کی بڑی تعداد آتی ہے اور بعد میں خواتین گلیوں چوکوں میں تبلیغ کرنے جاتی ہیں جبکہ جماعت کے روز اکثر علاقت کے رہائشیوں اور قادیانی ارتدادخانہ کی انتظامیہ میں تبلیغ کلائی اور جمڑے ہوتے ہیں کیونکہ جماعت کے روز قادیانی ارتدادخانہ میں رش ہوتا ہے اور اطراف کی سڑکوں پر موڑ سائیکلیں کھڑی کر کے یار کا دشیں کھڑی کر کے سڑکیں بند کر دی جاتی ہیں اور قادیانی ارتدادخانہ آنے والوں کے علاوہ کسی کو گلی میں نہیں جانے دیتے، جس کی وجہ سے جھگڑے بھی ہو جاتے ہیں۔

مذکورہ ارتدادخانہ میں ماہ رمضان کے دوران تبلیغی سرگرمیاں بہت بڑھنی ہیں اور غرب افراد میں راشن دینے اور مید گفت دینے کی آڑ میں تبلیغ بھی کی جا رہی ہے۔ ارتدادخانہ سے تعلق فصل عمری موریل ڈپنسری بھی تبلیغ مرکز کی حیثیت اختیار کر رہی ہے۔ یہاں پر دوں روپے کی پرچمیں ہر پیاری کا علاج کرتے ہیں اور ڈاکٹر موجود ہوتے ہیں۔

گذشہ مذکورہ قادیانیوں کی تبلیغ سرگرمیوں کے حوالے سے مشہور ہے۔ یہاں پر قادیانیوں کا قبرستان بھی بنایا گیا ہے۔ شہر بھر میں مرنے والے قادیانی افراد کو یہاں پر دفن کیا جاتا ہے جبکہ یہاں کلے عام خواتین اور مردوں کی تولیاں قادیانیت کی تبلیغ کرتی ہیں اور گمروں میں لٹرچر پر بانٹتی ہیں جبکہ مفت راشن بانٹتے اور گفت دینے کا سلسلہ بھی جاری ہے۔

ماہ رمضان میں بھیں کالونی کے علاقت لیبر کالونی اور دیگر علاقوں میں بھی قادیانی بڑے بیانے پر تبلیغی سرگرمیوں میں مصروف ہیں۔ لیبر اسکوائر کے رہائشیوں نے بتایا کہ سید رنگ کی ہائی رووف میں ممتاز نامی شخص اور دیگر افراد آتے ہیں اور ان کے ساتھ خواتین بھی ہوتی ہیں جو خود کو سماجی تنظیم کا کرکن ملتے ہیں۔ کبھی یہ غرب بھتی میں راشن تیکم کرتے ہیں اور کبھی معلوم کرتے ہیں کہ کسی کے سائل ہوں تو وہ بتائیں۔ علاج معاجمے کے حوالے سے بھی پوچھتے ہیں جبکہ مدد کی آڑ میں قادیانیت کا لٹرچر پر تھیم کرتے ہیں۔

اطلاعات کے مطابق نیک کارپی سکٹر C1/5 میں قادیانیوں کا تبلیغی نیٹ ورک بہت مضبوط ہو گیا ہے۔ یہاں مرزا اسلم نامی شخص خاص افال ہے۔ وہ سر جانی ٹاؤن کے علاقوں سے بھی لوگوں کو گھر کر یہاں پر لاتا ہے جبکہ گلی کوچوں میں خواتین بھی کلے عام قادیانیت کی تبلیغ کرتی ہیں۔ موچھ گوٹھ میں قادیانیوں کی ارتدادی سرگرمیاں چند ماہ قبل شروع ہوئی تھیں اور ماہ رمضان میں بہت بڑھنی ہیں۔

مرتضی شیر حق اشیع الابھین  
ماہی ریف و تفصیل و نصب و خروج

ساقی شیر و شربت پر لاکھوں سلام  
حای دین و سنت پر لاکھوں سلام

امیر المؤمنین، خلیفہ چہارم، داماد رسول سیدنا علی المرتضی شیر خدا علیہ السلام: وصال: ۲۰ رمضان المبارک ۲۰۰ھ



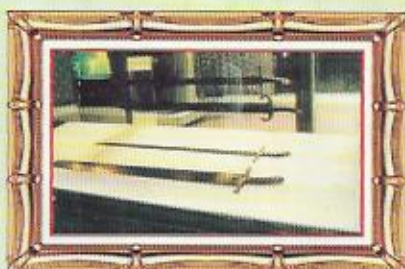
جامع سید گوہ (عراق) میں شیر غاسیہ نامی المرتضی علیہ السلام نے  
بیان سے آپ قرآن و سنت کے موئی تکمیرتے ہوں گے



جبل ابو قیس۔ اس پیاڑے کے قریب ہی سیدنا علی المرتضی علیہ السلام  
کا گھر تھا جس کی حکومت نے ملکہ درکردیا



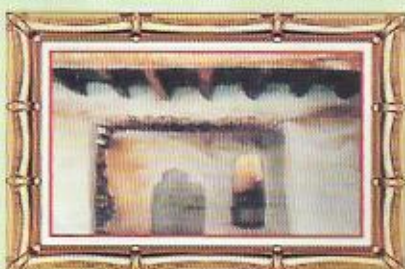
سیدنا علی المرتضی علیہ السلام سے منسوب کلمہ زدی



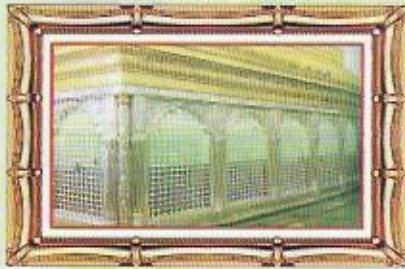
فاطمہ تبریزی شیر خدا علی المرتضی علیہ السلام کی تکمیرہ مبارک۔ اس تکمیرہ  
سے اعلاء کلمہ احمد کے لیے یقیناً ان گفت کافروں کا علاج جواہر کا



خوب احمد مسیح سیدنا علی المرتضی علیہ السلام۔ یہاں احمد مسیح نے مسکن تھے  
خوب سے مصلی ہی دیوار تھیں وہ تمام ہے جیسا ازیز ہے جسے ہم کلمہ ملکہ  
حضرت سیدین کے بیان میں علی المرتضی علیہ السلام نے مسکن تھا



جیر کے مسند مکھ توہین کے پیچے جھوٹی کا خوب۔ اسی مقام پر شیر خدا علیہ السلام  
نے مسکن کو اسی نام کیا تھا۔ جو جزا اسراروں کے بردار یہاں کے جہاں تھا



تجف اثر (عراق) میں خلیفہ چہارم  
سیدنا علی المرتضی علیہ السلام کا مزار مبارک

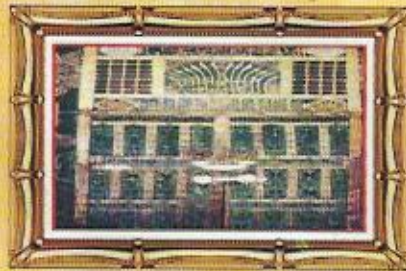


گوف میں موجود علیہ السلام سے منسوب گھر کا وہ کمرہ جہاں آپ کوں سے  
ملاتے فرماتے تھے۔ اسی مکان تھا کہ علیہ السلام کے بعد علی دیبا

بَتْ صَدِيقٍ آرَامْ جَانْ نَبِيْ  
لِيْنِيْ بَهْ سُورَهْ نُورَجَنْ كَيْ گُوَاهْ

اس حَرِيمِ برَاتْ پَلَاكُوْل سَلامْ  
أَنْ كَيْ پُرُورُصُورَتْ پَلَاكُوْل سَلامْ

ام المؤمنین حضرت سیدہ عائشہ صدیقہ نبیتی وصال: کار مصان ۵۵۸



پرروازہ ”بابِ فُؤَاد“ کے نام سے معروف تھا۔ اب نجدی حکومت نے اس  
دروازے کا آگے الماریاں رکھ دی ہیں جس کی وجہ سے یہ کھلی ہوئی دیواریں دیکھیں جائیں۔



سیدہ عائشہ صدیقہ نبیتی کے حجرہ مبارک کا دروازہ جس سے  
رحمت دو عالم یعنی مکہ کی مسجد نبوی میں آمد و رفت ہوتی تھی



خوش عائشہ صدیقہ نبیتی کے حجرہ مبارک تھوڑے سے اس مبارک تھوڑے سے اس  
تھوڑے سے کریمہ نبیتی کے فریادی کا دروازہ اس کی مدخلیت سے واقیعہ حامل کر لیں  
تھی مکہ اور حجہ اس اداری سے مصالح کریں۔



حجرہ میدہ کے دروازے کا قلیل جس پر تقدیم و درود و شرف کا شعرو رون ہے



جنتِ ایقون میں سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا کی تھاتِ المکران رضی اللہ عنہا کی قبور مبارک  
کے ایام ۱۹۷۹ء سے اگلے آن تقویم میں پہنچنے کے بعد تھے جو شادی و عروسی اور ایامِ احیا  
کی تھیں۔ مسجد نبوی میں جمعت پڑھ کر



مسجد نبوی میں سیدہ عائشہ نبیتی کے حجرہ اور ادوار اور حجرات کے موقع پر اس  
کی ایت قریبی تھی۔ عدو حرم میں اب سے تزویہ کی جائیں گے



مسجد نبوی کے سامنے میں جنتِ ایقون کا مفتریب نکارہ  
دریا میان میں زاریں کی گرگاہ بھی واقع ہے



مسجد نبوی کے پرداں میں جنتِ ایقون کا رون پر در مختار۔ اہل اس حجہ کرام  
و صحابیت رضی اللہ عنہم اور دیگر ائمہ میں ساں آرام قریبیں